



تصدر عن مركز بحوث ودراسات دول حوض البحر الأحمر—الـبيبودانُ بِالتَّهَاوِنَ مِعُ الْأَتْحَادُ الدُولَيُّ لِلْمُؤْرِخِينَ –الْدَمُارِكُ

## في هذا العدد :

- النزاعات الانقسامية في الحركة الوطنية السُّودانية، 1918 1948م. تأليف أ.عفاف عبد الماجد أبوحسبو -تقديم أ.د أحمد إبراهيم أبوشوك
- المملكة العربية السعودية والهيئات الدبلوماسية في الداخل(1395 1425 هـ/ 2005 - 1975

أ.هند بنت على المزيني

- اللغـة العربيــة وأثـرها في بنـاء وصياغة الهويــة الوطنيــة للشعب التشـادي د. الطيب إدريس حلولو
- مقاربة لتفسير نشؤ القومية وعوامل انتشارها (عرض وتحليل لنظرية بندكت أندرسون: الجماعات المتخيلة)
  - د. عفاف عبد الحفيظ محمد رحمة
- ملامح من الحياة الاجتماعية والثقافية لمدينة سواكن(سيرة السيد ابراهيم محمد حمو أنهوذجاً ) 1886 - 1960م
  - د. بدوى الطاهر أحمد بدوى
  - الأساليب العقابية للخارجين في عصر الدولة الرسولية (626- 858هـ/1229 1454م) د. على عبدالكريم محمد بركات



العدد الخامس عشر\_ ذو القعدة 1443هـ بونيو 2022م



ISSN: 1858 - 9952

## فهرسة المكتبة الوطنية السودانية-السودان مجلة القلزم:Alqulzum Journal for Historical and cultural Studies

الخرطوم: مركز دول حوض البحر الأحمر 2022 تصدر عن دار آريثيريا للنشر والتوزيع -السوق العربي السودان - الخرطوم ردمك: 1858-9952

## مجلة القلزم للدراسات التاريخية والحضارية

#### هبئة التحرير

المشرف العام أ.د.إبراهيم البيضاني

رئيس هيئة التحرير

أ.د.حاتم الصديق محمد احمد

رئيس التحرير

د. عوض أحمد حسني شبا

سكرتير التحرير

د.سلوى التجاني فضل جبر الله

التدقيق اللغوي

أ.الفاتح يحيى محمد عبد القادر

الإشراف الإلكتروني

د. محمد المأمون

التصميم الداخلي

أ. عادل محمد عبد القادر

تصميم الغلاف

ايلين عبد الرحيم ابنعوف

### الهيئة العلمية و الإستشارية

- أ.د. حسن أحمد إبراهيم-السودان
- أ.د. سارة بنت عبد الله العتيبي- المملكة العربية السعودية
  - أ.د. أسامة عبد الرحمن الأمين- السودان
  - أ.د. أبو هريرة عبد الله محمود يعقوب- السودان
- أ.د. أشرف محمد عبد الرحمن مؤنس جمهورية مصر العربية
  - أ.د. السماني النصري محمد أحمد السودان
    - د. أحمد الياس الحسين السودان
    - د. داود ساغه محمد عبد الله- السودان
  - د. سلطان أحمد الغامدي- المملكة العربية السعودية
    - د. سامي صالح عبد المالك البياضي- مصر
      - د. محمد أحمد زروق- المغرب
      - د. سعاد عبد العزيز أحمد السودان
        - د . أحمد محمد مركز السودان
    - د. باب ولد أحمد ولد الشيخ سيديا- موريتانيا
      - د. عزة محمد موسى السودان
    - د. حنان عبد الرحمن عبد الله التجاني- السودان
      - د. ربيعة أحمد عمران المداح- ليبيا

الآراء والأفكار التي تنشر في المجلة تحمل وجهة نظر كاتبها ولا تعبر بالضرورة عن آراء المركز

### موجهات النشر

### تعريف المجلة:

مجلة (القُلزم) للدراسات التاريخية و الحضارية مجلة علمية محُكمة تصدر عن مركز بحوث ودراسات دول حوض البحر الأحمر - السودان . بالشراكة مع الاتحاد الدولي للمؤرخين - الدغارك تهتم المجلة بالبحوث والدراسات التاريخية والحضارية والمواضيع ذات الصلة لدول حوض البحر الأحمر من الناحية التاريخية والحضارية.

### موجهات المجلة:

- 1. يجب أن يتسم البحث بالجودة والأصالة وألا يكون قد سبق نشره قبل ذلك.
- 2. على الباحث أن يقدم بحثه من نسختين. وأن يكون بخط (Traditional Arabic) بحجم 14 على أن تكون الجداول مرقمة وفي نهاية البحث وقبل المراجع على أن يشارك إلى رقم الجدول بين قوسين دائريين ().
- 3. يجب ترقيم جميع الصفحات تسلسلياً وبالأرقام العربية بما في ذلك الجداول والأشكال التي تلحق بالبحث.
- 4. المصادر والمراجع الحديثة يستخدم أسم المؤلف، اسم الكتاب، رقم الطبعة، مكان الطبع، تاريخ الطبع، رقم الصفحة.
  - 5. المصادر الأجنبية يستخدم اسم العائلة (Hill, R).
  - 6. يجب ألا يزيد البحث عن 30 صفحة وبالإمكان كتابته باللغة العربية أو الإنجليزية.
- 7. يجب أن يكون هناك مستخلص لكل بحث باللغتين العربية والإنجليزية على ألا يزيد على 200 كلمة بالنسبة للغة الإنجليزية. أما بالنسبة للغة العربية فيجب أن يكون المستخلص وافياً للبحث ما في ذلك طريقة البحث والنتائج والاستنتاجات مما يساعد القارئ العربي على استيعاب موضوع البحث وما لا يزيد عن 300 كلمة.
  - 8. لا تلزم هيئة تحرير المجلة بإعادة الأوراق التي لم يتم قبولها للنشر.
- 9. على الباحث إرفاق عنوانه كاملاً مع الورقة المقدمة (الاسم رباعي، مكان العمل،
   الهاتف البريد الإلكتروني).
  - نأمل قراءة شروط النشر قبل الشروع في إعداد الورقة العلمية.

## المختَويَات

| أمهات المؤمنين من خلال دائرة المعارف الإسلامية (قراءة نقدية تحليلية) المعارف الإسلامية المعارف الإسلامية |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| د. أمل عبيد عواض الثبيتي                                                                                 |
| الأساليب العقابية للخارجين في عـصر الدولـة الرسـولية (626-858هــ/1229-1454م)(35-55)                      |
| د. علي عبدالكريم محمد بركات                                                                              |
| المجاورون بالمدينة في العهد المملوكي ودورهم في الحياة العامة كما جاء في كتاب "التحفة اللطيفة في          |
| تاريخ المدينة الشريفة" للإمام السخاوي                                                                    |
| أ.خالد بن عبد الله السعيد                                                                                |
| (102-83) (102-83 هـ/ 1975 - 2005 ما الملكة العربية السعودية والهيئات الدبلوماسية في الداخل               |
| أ.هند بنت علي المزيني                                                                                    |
| مقاربة لتفسير نشؤ القومية وعوامل انتشارها (عرض وتحليل لنظرية بندكت أندرسون: الجماعات                     |
| المتخيلــة)                                                                                              |
| د. عفاف عبد الحفيظ محمد رحمة                                                                             |
| تجارة مكة والشام بين قيصري هاشم بن عبد مناف وعثمان بن الحويرث(140-127)                                   |
| أ. أحمد شرير عيد النفيعي                                                                                 |
| اللغــة العربيــة وأثــرها في بنــاء وصياغة الهويـــة الوطنيــة للشعب التشــادي(141-166)                 |
| د. الطيب إدريس حلولو                                                                                     |
| ثـورة 21أكتوبر 1964م في السودان(دراسـة تحليليـة )(178-167)                                               |
| د.نجاة أبوالقاسم محمد أبوالقاسم                                                                          |
| ملامح من الحياة الاجتماعية والثقافية لمدينة سواكن(سيرة السيد ابراهيم محمد حمو                            |
| أغوذجاً ) 1886 - 1960 ما 190-179                                                                         |
| د. بدوي الطاهر أحمد بدوي                                                                                 |
| نظام العمل الداخلي في مكتبة الخليفة الأموي الحكم المُسْتَنْصِر                                           |
| بالله (350 - 366هـ/960 - 976م)                                                                           |
| أ. أفراح عوض نولي                                                                                        |
| النزاعات الانقسامية في الحركة الوطنية السُّودانية، 1918 - 1948م                                          |
| تأليف أ.عفاف عبد الماجد أبوحسبو -تقديم أ.د أحمد إبراهيم أبوشوك                                           |

#### كلمة التحرير



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير الخلق أجمعين.

#### القارئ الكريم:

بعد السلام وكامل التقدير والاحترام يسعدنا أن نضع بين يديك هذا العدد من مجلة القلزم للدراسات التاريخية والحضارية الذي يأتي في إطار الشراكة العلمية المثمرة والجادة مع الاتحاد الدولي للمؤرخين (الدنمارك).

#### القارئ الكريم:

هذا هو العدد الخامس عشر من المجلة بفضل الله وتوفيقه بعد أن نجحت المجلة بواسطة هيئتيها العلمية والاستشارية وهيئة تحريرها في إصدار أربعة عشر عداداً من المجلة، الأمر الذي يضع الجميع أمام تحدي كبير يتمثل في بذل المزيد من الجهد بغرض التطوير والتحديث والمواكبة لتصبح هذه المجلة في مصاف المجلات العالمية الرائدة بإذن الله تعالى.

#### القارئ الكريم:

نأمل أن يكون هذا العدد أكثر شمولاً وتنوعاً من حيث المواضيع وطريقة طرحها وتحليلها ومعالجتها. ونسأل الله تعالى أن يجد المهتمين والمختصين والباحثين في هذا العدد ما يفيدهم ويضيف للبحث العلمى.

وأخيراً نجدد شكرنا وامتنانا لكل الذين أسهموا في إنجاح هذا العدد من باحثين، ومحكمين ونجدد دعوتنا للجميع بأن أبواب النشر مشرعة في جميع مجلات القلزم العلمية المتخصصة.

#### أسرة التحرير

## أمهات المؤمنين من خلال دائرة المعارف الإسلامية (قراءة نقدية تعليلية)

أستاذ مساعد – قسم التاريخ – جامعة أم القرى المملكة العربية السعودية

د.أمل عبيد عواض الثبيتي

#### المستخلص:

حظي التراث الإسلامي باهتمام المستشرقين الذين درسوا المشرق الإسلامي من عدة جوانب, خاصة فيما يتعلق بحياة الرسول عليه الصلاة و السلام و زوجاته أمهات المؤمنين رضوان الله عليهن ,وتعدد في ذلك نتاجهم العلمي الذي شابة التزييف في قضايا الإسلام الشرعية فاعترى التزييف و التلبيس منهجياتهم في ذلك و لما «دائرة المعارف الإسلامية» من أهمية باعتبارها المرجع الأكثر رواجاً من نتاج المستشرقين ارتأت الدراسة عرض مايخص أمهات المؤمنيين رضوان الله عليهن,من خيلال دائرة المعارف الإسلامية وإخضاعها للمنهجيـة العلميـة الصحيحـة لبيـان مـا بهـا مـن تلبيـس و تزييـف لبعـض سـير أمهات المؤمنين ,ولذلك استخدمة الدراسة المنهج التاريخي العلمي المعتمد على العرض و الاستقراء و الاستنباط والمقارنة بالمصادر الصحيحة ،وبناء عليه توصلت الدراسة الى ان المستشرقين في عرضهم لامهات المؤمنين بدائرة المعارف الإسلامية لم يعتمدوا منهجية علمية صحيحية في التوثيق مصادر صحيحية أولية بل قاموا بإيراد المروية دون توثيقها من مصدرها الأصيل الذي وردة به واعتمدوا على سرد المروية المعروف عدم صحتها دون الإشارة للمصدر الذي اخذة منه ,فاعتمدوا المكذوب و الغير صحيح على انه حقائق واردة بكتب الصحـاح.

كلمات مفتاحية: المستشرقين ، أمهات المؤمنين ،دائرة المعارف الإسلامية المنهج العلمي، المسادر الصحيحة .

#### **Abstract:**

The Islamic heritage has received the attention of orientalists who studied the Islamic East from several aspects, especially with regard to the life of the Prophet, peace and blessings be upon him, and his wives, the mothers of the believers, may God be pleased with them. There was a multiplicity of their scientific output, which was marred by forgery in Islamic legal issues, so

their methodologies in that were exposed, and because of the importance of the "Islamic Encyclopedia" as it is the most popular reference for the products of orientalists. The study decided to present what is specific to the mothers of the believers, may God be pleased with them, through the Islamic Encyclopedia and subject it to the correct scientific methodology to show what it contains of deception and falsification of some of the lives of the mothers of the believers, and for this the study used the scientific historical methodIt is based on presentation, induction, deduction and comparison with the correct sources, and accordingly the study concluded that the orientalists in their presentation of the mothers of the believers in the Islamic Encyclopedia did not adopt a correct scientific methodology in documenting authentic primary sources, but rather they included the irrigated without documenting it from its original source that it was received and relied on a narration The narration is known to be incorrect without indicating the source from which it was taken.

**Keywords**: Orientalists, Mothers of the Believers, the Islamic Encyclopedia, the scientific method, the correct sources.

#### المقدمة:

كان الغرب يعيش في ظلام دامس، ويعاني من تخلف حضاري مطبق ففتح عينه على تقدم المسلمين العلمي، وتفوقهم الحضاري، وسبقهم في شتى الميادين، وخاصة عندما فتح المسلمون الأندلس، وأقاموا فيها حضارة زاهرة ومدنية راقية واكبها نهضة علمية خارقة رأي الغرب هذا، وأدرك ما بينه وما بين المسلمين من مسافات شاسعة في العلم والتقدم والازدهار، فحرص على أن ينهل من علوم الشرق الإسلامي، ويقتبس من حضارته لينهض من تخلفه، ويرتقى كما ارتقى المسلمون، فتعلموا اللغة العربية على أيدي كبار علماء المسلمين، بعد ذلك انكبوا على تراث الشرق الإسلامي ينهلون من معينه الصافي، وبدؤا يجمعون المخطوطات الإسلامية من شتى الميادين، ثم عملوا على نقلها إلى لغاتهم ليسهل على مواطنيهم التعرف عليها (1). والواقع انه لم تقدم أمة على دراسة تراث أمة كما فعل المستشرقون، فقد درسوا جوانب متعددة تتعلق بالإسلام والمسلمين وحياة الرسول الكريم وروجاته وكذلك العقيدة

والشريعة الإسلامية، والتاريخ الإسلامي واللغة العربية بل وعامة لغات الشعوب الإسلامية، وتجاوز ذلك إلى تفاصيل دقيقة في الحياة والتراث والأدب والمواقع والبلدان وغير ذلك. (2) وتعد دائرة المعارف الإسلامية من الموسوعات المتخصصة في تراث الإسلام، حيث كتبت هذه الموسوعة باللغات الأوروبية الكبري، واجتمع على تأليف موادها ثلة من كبار المستشرقين الغربيين في القرن العشرين، أما الترجمة العربية لهذه الموسوعة فلم تتجاوز هذه الترجمة حرف العين، ونشرت في خمسة عشر مجلدًا وذلك في مصر عام 1933م. (3) ولعل الأهمية التي حظيت بها هذه الموسوعة ترجع إلى العدد الكبير من أساطين المستشرقين المساهمين فيها، وكبر حجمها وتنوع المعارف فيها، واستمرارية إخراجها، وتعدد لغاتها، حيث خرجت بالإنطيزية والفرنسية والألمانية، وترجمت إلى العربية والأردية والتركية وغير ذلك، وتعد بحق خلاصة الفكر الاستشراقي لذا لا يستغني عنها أى باحث في علم الاستشراق. (4) والدارس لكتابات المستشرقين في دائرة المعارف الإسلامية حول أمهات المؤمنين عليهن رضوان الله يلاحظ مشتركات فكرية وسمات واضحة جلية في هذه الكتابات البعض منها يتعلق بالمنطلقات الفكرية التي كتبت بها هذه الأخبار والبعض الآخر يتعلق بالاعتبار والتجاهل والبعض الآخر يتعلق بالأحكام وكلها تدور بين الإنصاف والإجحاف.

لا شك أن المتأمل فيما خلف المستشرقون من كتابات حول أمهات المؤمنين عليهنرضوان الله وزواج رسول الله عليه بهن وملابسات هذه القضية يجد أن هذه الكتابات قد اشتركت في مجموعة من السمات والصفات التي تدل على إجحاف هوِّلاء المستشرقين، وانعدام الإنصاف في فكرهم، و هذه السمَّات في حاجة إلى جمعها وتسليط الضوء عليها. ومن ثم فإن مشكلة البحث تتمثل في الإجابة على التساؤل الرئيسي التالى:

ما هي ملامح قضية أمهات المؤمنين من خلال الدراسات الاستشراقية الغربية وخاصة دائرة المعارف الإسلامية؟ فهل تم عرضها بموضوعية علمية صحيحة أم انها خضعت لاعتباراتاستشراقية قائمة على خلفية دينية.

#### أهمية البحث:

تتمثل أهمية البحث في تسليطه للضوء على دائرة المعارف الإسلامية والتي تعد من أهم مؤلفات المستشرقين وأكثرها رواجًا وتداولًا بحكم ترجمتها إلى لغات عدة، وما بذلوه فيها من جهد علمى كبير كان ثمرة تعاون بين مجموعة من كبار المستشرقين حول العالم الأمر الذي ستدعى الأهمية الكبيرة في تناول ملامح قضية ذكر أمهات المؤمنين عليهن رضوان الله من خلال هذه الدائرة، وبلورتها والتأطير العلمي المنهجي النقدي الصحيح لها بالعرض والتحليل والإستقراء والاستنباط. وتأتي أهمية هذا البحث أيضًا في تناوله لأهم الدراسات الاستشراقية العامة التي تناولت التفاصيل الدقيقة لحياة النبي وزوجاته أمهات المؤمنينمن خلال دائرة المعارف الإسلامية وذلك لبيان ما فيها من فوائد ومباحث ولضبط ما فيها من تلبيس وتزوير وتزييف يطال سيرة أمهات المؤمنين عليه رضوان الله.

#### أهداف البحث:

- تسليط الضوء على دائرة المعارف الإسلامية بذكر الملامح المنهجية لحدى المستشرقين في كتابتها، وكذلك التراجم العربية لها.
- عـرض قضايا أمهات المؤمنين عليهم رضوان الله من خلال الدراسات الاستشراقية الغربية ولاسيمادائرة المعارف الإسلامية.

#### منهجية البحث:

سوف يتبع البحث المنهج التاريخي الاستقرائيالاستنباطي والتحليليوذلك من خلال تحليل كتابات المستشرقين من خلال دائرة المعارف الإسلامية حول أمهات المؤمنين عليهنرضوان الله، واستقراء السمات المشتركة بينها، وتسليط الضوء على دلالة هذه السمات وما اتصفت به من إنصاف أو إجحاف.

#### الدراسات السابقة:

وقد أفادة الدراسة بعدد من الدراسات السابقة التي تناولت أمهات المؤمنين ومن اهم تلك الدراسات:

رسالة ماجستير بعنوان: مواقف المستشرقين من أمهات المؤمنين عرض و نقد،أفنان العيادة ، جامعة القصيم ، 2016م.

رسالة دكتوراة بعنوان: آراء المستشرقين حول أمهات المؤمنين من خلال دائرة المعارف الإسلامية ومصادرها: دراسة وصفية تحليلية نقدية ،مصلح زويد العتيبي، الجامعة الإسلامية.

مقالة بعنوان السمات المشتركة بين اراء المستشرقين عن أمهات المؤمنين من خلال دائرة المعارف الإسلامية وبعض مواردها ،مصلح العتيبي ،فكر وابداع ،2016م. وقد تميزت الدراسة عن الدراستين السابقتين بان الدرسة عرضة و ردت على افتراءات المستشرقين من المصادر الأولية .

#### التعريف بدائرة المعارف الإسلامية:

تعدد دائرة المعارف الإسلامية من ان أهم مؤلفات المستشرقين على الإطلاق وذلك لعدة أسباب منها: مساهمة عدد كبير من كبار المستشرقين في كتابتها و إخراجها و تدقيقها و تنظيمها ، كذلك كبر حجمها لما احتوت من معارف متنوعة من شتى ميادين المعرفة الخاصة بالشرق الاسلامي،

ايضاً استمرارية إخراجها لعدة سنوات ،وكذلك تعدد لغاتها، حيث أخرجت بالإنجليزية والفرنسية والألمانية، وترجمت إلى العربية والأردية والتركية وغير ذلك، وهي تعد بحق خلاصة الفكر الاستشراقية لذا لا يستغني عنها أي باحث في علم الاستشراق (5).

كما أن دائرة المعارف الإسلامية هي مرجع لمن أراد أن يعرف شيئا عن الإسلام من غير المسلمين، ومن بعض المسلمين، وتحوى مقالاتها خلاصة ما توصل إليه الغربيون من نتائج في مختلف الموضوعات الإسلامية فهي مستوع علمهم وخزانة معارفهم والتجسيدالحي لمناهجهم في البحث والدراسة. وتظهر خطورتها في مدى انتشارها بلغات متعددة، بحيث لا تكاد تخلو منها مكتبة من مكتبات الجامعات الإسلامية وغير الإسلامية، حيث جمع الاستشراق كل شبهاته، وتأثيراته، في موسوعة جامعة، أطلق عليها (دائرة المعارف الإسلامية) جمعت خلاصة فكر المستشرقين الكيار جميعًا، كلاً في المحال الذي تخصص به (6). وبالنظر إلى إصدار دائرة المعارف الإسلامية فإنه لم يكن عملا فرديًا يـشرف عليـه بعـض المستشرقين المنتمين إلى قطر واحد أو إلى لغـة واحدة، بل كان عملا جماعيًا، دوليا، عقدت له المؤتمرات، وتنادى من أجله المستشرقون من شتى دول أوروبا، فقد طرحت فكرة إنشاء الدائرة في مؤتمر المستشرقين التاسع الذي عقد في لندن سنة 1892م وتوالت دراسة هذه الفكرة في ثلاثة مؤتمارات متتالية انتهات بإقارار إنشائها، وإصدارها بثلاث لغات أوروبية وقد تم إصدار نموذج منها عرض في مؤتمر المستشرقين الثانى عشر في روما سنة 1899م.

ثم بدأ تأليفها سنة 1906م ومن أوائل من بادر بها مارتاين تيودور هُوتْسُما وحرر الدراسات المتعلقة بالخلافة العثمانية وفارس، ثم حل محله فيما بعد فنسنك عام 1924م وتولي تحرير النسخة الألمانية: شادة، وهارتمان، وبوبير، وهفننك. وتولى تحرير النسخة الفرنسية: رينية باسه، وأشرف أيضا على جميع الأبحاث المتعلقة بشمال أفريقيا، ثم خلفه ابنه هنري. وتولى تحرير النسخة الإنجليزية: أرنولد فأشرف على جميع الدراسات المتعلقة بالبلاد المتصلة ببريطانيا ما عدا مصر، ثم عهد بالمقالات المختلفة في كل موضوع من موضوعاتها إلى مستشرقين آخرين يوقعون على ما يكتبون (7).

#### التراجم العربية لدائرة المعارف الإسلامية:

عربت دائرة المعارف في ثلاث إصدارات هي:

1. الإصدار الأول:وقد بدأ إخراجها في سنة 1933م في خمسة عشر مجلدًا، كل مجلد يقارب خمسمائة صفحة اشتملت على مواد من

- حرف الألف حتى أجزاء من حرف العين، وبالتحديد انتهت بمادة (عارفي باشا) وطبعتها دار الفكر بالقاهرة.
- 2. الإصدار الثاني: وقد بدأ إخراجها في سنة 1969م في ستة عشر مجلدًا كل مجلد يقارب ستمائة صفحة، واشتملت من حرف الألف وحتى أجزاء من حرف الخاء، وانتهت بمادة (خدا بخش) وهي مشتملة على ما وجد في الدائرة الأصل ورمزوا للمواد المضافة في الطبعة الجديدة بالرمز (+). وقد بلغ عدد كتاب الدائرة في كلتا الطبعتين 486 كاتبًا، حرروا 3930 مادة وقد جعلت كل مادة رمزًا مستقلًا نظرًا لاختلاف المواد والكتاب في دائرة المعارف؛ وقد على المترجمون وبعض الفضلاء على كلا الطبعتين تعليقات مفيدة وتنبيهًا على بعض الأخطاء وبقي كثير من الملاحظات التي لم يعلق عليها أو على عليها تعليقات غير كافية (^).
- 3. الإصدار الثالث: أصدره مركز الشارقة للإبداع الفكري سنة 1418هـ
   1998م بالتعاون من هيئة الكتاب المصرية وفي هذا الإصدار تم عمل الآتى:
- أ. الاعتماد على الإصدارين الأولين المترجمين بما فيهما من تعليقات من اختصار بعض المواد والمعلومات والتعليقات الأقل أهمية أو لكونها غير لائقة للقرآن الكريم أو لشخص النبي ، وقد بقي ملاحظات كثيرة لم تحذف وقد أخذت 22 مجلدًا لكل مجلد قرابة 330 صفحة.
- ب. تمت ترجمة ما بقي من الدائرة من حرف العين إلى حرف الياء مع اختصار لكثير من المواد الأقل أهمية مع إضافة بعض التعليقات الجديدة وقد بلغت 10 مجلدات فأصبح المجموع 32

## الملامــح المنهجيـة لـدى المستشرقين في كتابـة دائـرة المعـارف الاسـلامية:

إن المنهجية التي كتبت بها دائرة المعارف الإسلامية تعتبر مثالًا يحتذى به، إذ عنى أصحابها بتوزيع كتابة مادتها على المتخصصين فيها الذين لهم خبرة طويلة في بحثها، وقد اتبع في إخراجها منهجًا أبجديًا سهل على الباحثين البحث فيها والرجوع والاستفادة منها، كما جمع أصحابها أغزر مادة كان يمكن حينئذ جمعها حول موضوع واحد في مكان واحد، وأحالوا الباحث فيها إلى أكبر قدر ممكن من أهم المراجع، ويقلل قدر موضوعيتها العلمية أن نظر

مؤلفوها في أحايين كثيرة نظرة غير موضوعية للعقيدة الإسلامية، كما شابوا مسائل عديدة بالتعصب كما فعل ذلك الأب لامنس وأمثاله (10). ومن أبرز الملامح المنهجية لدى المستشرقين في كتابة دائرة المعارف الإسلامية هي إرجاع الدائرة المنهجية الإسلامية إلى مصادر غير صحيحة، فلقد حاولت الدائرة ربط الشريعة الإسلامية بالآراء العربية القديمة والقانون الروماني والهندي، كما حرصت على تأكيد أن الشريعة تكونت على مدى قرون في بيئات مختلفة. ومما جاء في الدائرة في هذا السياق: « ولم يكن قصد محمد خلق نظام يضبط به حياة أتباعه، أو وضع أصول هذا النظام على الأقل بل ظل القانون العربي القديم الذي تضمن كثيرا من العناصر الدخيلة من رومية إقليمية وبابلية، ويمنية سير في الإسلام سيره الطبيعي، ودخلت عليه بعض التغيرات لتلائم بينه وبين يسير في الإسلام سيره الطبيعي، ودخلت عليه بعض التغيرات لتلائم بينه وبين مركز زراعي. وكان هم محمد في التشريع قاصرا على تصحيح بعض المسائل مدفوعا إلى ذلك باعتبارات دينية.وذلك لأن الأحكام التي تمس الحياة الاجتماعية مدفوعا إلى ذلك باعتبارات دينية.وذلك لأن الأحكام التي تمس الحياة الاجتماعية على الدافع إلى معالجة أكثرها» (11).

كما جاء أيضًا: «أما فيما يتعلق بالمصادر المادية للشريعة الإسلامية فإن عناصر كثيرة مختلفة جدا، في أصلها (من آراء عربية قديمة ويدوية؛ قانون التعامل بمدينة مكة التي كانت مدينة تجارية؛ وقانون الملكية في واحـة المدينـة، والقانـون العرفيالـذي كان سائدا في البـلاد المفتوحـة، وهـو قانـون رومانيإقليمي إلى حد ما؛ وقانون هندي) قد احتفظ بها الإسلام وأخذ بها من غير تحرج، لكنها بعد ذلك أخضعت لذلك التقييم الديني الذي شمل كل شيء»(12). ولم تكن دائرة المعارف الإسلامية قراءة دقيقة لمجمل ما ورد من أحداث عبر التاريخ عن تلك الحضارة بل هي مجموعة من القراءات المتجزأة للحقيقة والتي تسببت في تضليل الرأى العام الغربي حول حضارة العرب والمسلمين، وقد انعكس هذا في جهل الغربيين في عصرنا الحالي وعدم فهمهم لحضارة العرب والمسلمين والنظر إليهم بعين الازدراء فيما يتعلق بالإخلال بالأمن العالمي واعتبار أن حضارة وموروث العرب قد جاءت بهذا في أساسها وهذا الفهم الخاطئ جعل أصابع الاتهام تشير إلى أن الإسلام هو حاضنة للإرهاب الدولي والحركات المتطرفة وهذا الرأي مستنبط من قراءة الغربي لدائرة المعارف الإسلامية التي تضمنت فصولا من التشويه وخلط الحقائق وقراءات لا تتطابق مع واقع الإسلام الحقيقي، فلم تقدم في حقيقة الأمر دائرة المعارف الإسلامية كل الحقيقة بل سلطت الضوء على جوانب هامشية

وأغفلت متون عديدة كان من المفترض أن تكون أولى من اهتماماتها (13). ولمزيد من تسليط الضوء على الأخطاء المنهجية السلبية التي وردت في دائرة المعارف الإسلامية كمغالطات مجافية للواقع نتصفح كتاب إبراهيم عوض وهو من أبرز الكتب التي انتقدت منهجية الدائرة ابتداءً من عنوانه الذي هو «دائرة المعارف الإسلامية الاستشراقية أضاليل وأباطيل» حيث ذكر في مقدمة الكتاب بأن دائرة المعارف الإسلامية تضمنت مغالطات منهجية أقل ما يقال عنها أنها معادية للإسلام فيقول:

«وقد عكفت على هذا الكتاب أقرأه وأتمعن فيه فهالني ما يسوده من انحراف عن المنهج العلمي وعداوة بارزة للإسلام ورسوله وكتابه وعقائده وشرائعه، ورغبة حارقة في تلطيخ كل شيء فيه، ولم أجد مرة أحدا من كتاب الموسوعة قد تحدث عن ديننا ورسولنا وقرآننا بشيء من رحابة الصدر وسعة الأفق بل دائما ما تقدم أسوء التفسيرات وتعزى الأعمال العظيمة إلى أحط البواعث، وتنثر بذور التشكيك في مصادر التاريخ الإسلامي اللهم إلا إذا كان فيها ما يمكن أن يوظف للإساءة إلى الإسلام وتاريخه وأعلامه وهو أمر بالغ الأهمية» (14).

# مصادر مستشرقي دائرة المعارف الإسلامية في تناول أمهات المؤمنان:

حاولت دائرة المعارف الإسلامية ربط الشريعة الإسلامية ومن ضمنها قضية أمهات المؤمنين رضي الله عنهنبعدة مصادر، تنوعت بين القرآن الكريم وكتب التاريخ والسير ومصادر مجهولة مقتبسة من الآراء العربية القديمة، والقانون الروماني والهندي، كما حرصت على تأكيد أن الشريعة تكونت على مدى قرون في بيئات مختلفة.

#### أ.القرآن الكريم:

تتجلى مظاهر اعتماد المستشرقين على القرآن الكريم في تناولهم لقضايا أمهات المؤمنين عندما نتناول ذكرحديثهم في مادة «حجاب» وما أوردوه من استدلالات قرآنية ولغوية على فرضيته ومعانيه ومضامينه ومخاطبته لزوجات النبى النبي فيقولون:

«الحجاب الذي فرض أولا على زوجات الرسول عليه السلام ثم توسع فيه من بعد حتى شمل جميع النساء المسلمات الأحرار.ولعل آيتي القرآن اللتين أمرتا زوجات النبي - الله وبناته (يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِّأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَابِيبِهِنَّ اذَٰلِكَأَدْنَى أَن يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَوَسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَابِيبِهِنَّ اذَٰلِكَأَدْنَى أَن يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ (16) ترجعان وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا (16) ترجعان

إلى السنة الخامسة للهجرة، ومع ذلك فإن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنه يقال إنها لبست الحجاب من وقت زواجها بالنبي عليه السلام، وقد حدث هذا الزواج في شوال من السنة الأولى للهجرة، ومن المحقق أن سنة الحجاب لم تكن مرعية في المدينة إلا في القليل النادر. ويبرر القرآن ذلك في الواقع على الساس أن ذلك (ذُلِكَأْدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا \$17 على أن ذلك (أَلِكَأَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا \$17 وفي تناولهم لقوله تعالى: (تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُن وَتُوْوِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ وَمَن اللَّهُ عَلْمُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْكُ مَنْ وَلَا لَيْ وَلَيْكُ فَلَا عَلَيْكُ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ تَقَرَ الْعَيْنُهُن وَلَا لله عَلْمُ مَا في قُلُوبِكُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا وَلا يَعْدَم ما يشاء مَن زوجاته ولا حرج عليه في ذلك (19).

#### ب. كتب التاريخ والسير:

حظيت كتب السير باهتمام كبير من قبل المستشرقين ودراساتهم عن الإسلام، فنهلوا منها الكثير إبان تناولهم لحياة النبي وحياة أزواجه أمهات المؤمنين رضي الله عنهن، ولعل من أهم كتب السير التي اعتمد عليها المستشرقون في دائرة المعارف الإسلامية بل وأثنوا عليه الكثير هو كتاب السيرة النبوية لابن إسحاق، فقالوا:

«وصفوة القول إننا إذا قارنا ابن اسحاق بمن سبقه من الكتاب وجدنا أنه يتصف بصفة المؤرخ الحق وتتمثل فيه الصورة الأخيرة للمزج بين كتابة التراجم على النصو الديني المأثور عن المحدثين وكتابتها على النصو التاريخي المأثور. وهذا الطابع الأصيل الذاتيالذي يتميز به مؤلف ابن إسحاق هـو الـذي يفـسر العـداوة بـين مذاهـب الـرواة ويـبرر في الوقـت نفسـه النجـاح العظيم الذي-توضع نقطتان- لقيه على مدى الأجيال، وهو نجاح لم يحمل فحسب ما سبقه من الكتب التي من نوعه وبعض الكتب التي التزمت ما جاء به التزامًا كبيرًا (مثل مغازي أبى يحيى ابن سعيد بن إبان والمتوفى سنة 194 هـ) بل جعل له أيضا الأثر الحاسم في تطور السيرة في المستقبل. وبقيت لنا من سيرة ابن إسحاق، علاوة على رواية ابن هشام لها، نقول لأغلب أجزائها وردت فيكتابيالطبرى الكبيرين التاريخ والتفسير؛ وقد أصبحت سيرة ابن اسحاق بفضل رواية هذين الكاتبين المصدر الأساسي لكتاب التاريخ المتأخرين». (20) وتعرضوا أيضا لكتاب السيرة لابن هشام بقولهم: «وقد جمع ابن هشام كتابى ابن إسحاق واختصرهما كثيرًا في مواضع معينة، واستخلص منهما «كتاب سايرة رسول الله - ﷺ -، وأخرج الكتاب في صورته الحالية في القرن الرابع الهجري للوزير المغربى وشرحه السهيلي المتوفى عام 508 هـ (1114 م) كما شرحه شرحًا سطحيًا جدا أبى ذر مصعب بن محمد بن مسعود المراكشي المتوفي عام 604 هـ (1207 م) بمدينة فاس». (20) وأيضا في دائرة المعارف البريطانية تناولوا أهم الأعمدة الرئيسية في كتب التاريخ والسير التي اعتمدوا عليها بقولهم: «والمصادر الرئيسية ذات القيمة التاريخية هي السير المبكرة من القرنين الثامن والتاسع وبخاصة سيرة ابن هشام، كما صاغها ابن إسحاق، ومغازي الواقدي، مع المواد المكملة التي سجلها زميله ابن سعد، وهذا يحتوي على مواد عن الصحابة وعن علاقة الرسول بهم وعمله معهم، وحفظت بعض الوثائق مع عهد محمد في السير المبكرة، وأهما ما يطلق عليه ميثاق المدينة. (22)

### الادب العربي الجاهلي و التراث الاغريقي و الروماني:

وقد ورد في الدائرة ما يؤكد اعتماد المستشرقون في دائرة المعارف الإسلامية على مصادر الادب العربى الجاهلي القديمة والقوانين الرومانية وغيرها قولهم: (ولم يكن قصد محمد خلّق نظام يضبط به حياة أتباعه، أو وضع أصول هذا النظام على الأقل بل ظل القانون العربيالقديم- الذي تضمن كثيرا من العناصر الدخيلة من رومية إقليمية وبابلية، ويمنية- يسير في الإسلام سيره الطبيعي، ودخلت عليه بعض التغيرات لتلائم بينه وبين الظروف الإقليمية للبدو وأُهل مكة وهي مدينة تجارية، وأهل المدينة وهي مركز زراعي. وكان هم محمد في التشريع قاصرا على تصحيح بعض المسائل مدفوعا إلى ذلك باعتبارات دينية. وذلك لأن الأحكام التي تمس الحياة الاجتماعية تقوم أيضا على أساس ديني. وفي مثل هذه المسائل كانت الحوادث الخارجية هي الدفاع إلى معالجة أكثرها). (23) ومن ذلك أيضًا قولهم: «والشريعة الإسلامية التي تكونت من الوجهة التاريخية بتضافر عوامل كثيرة لا يكاد يمكن تقديرها التقدير الدقيق». (24) وكذلك قولهم أيضًا: «أما فيما يتعلق بالمصادر المادية للشريعة الإسلامية فإن عناصر كثيرة مختلفة جدا، في أصلها (من آراء عربية قديمة وبدوية؛ قانون التعامل بمدينة مكة التي كانت مدينة تجارية؛ وقانون الملكية في واحـة المدينـة، والقانـون العرفي الـذي كان سائدا في البـلاد المفتوحـة، وهـو قانـون رومانيإقليمي إلى حد ما؛ وقانون هندي) قد احتفظ بها الإسلام وأخذ بها من غير تحرج». (25) والذي يؤكد على اتضاذ المستشرقين الآراء العربية القديمة كمصدر لتناول قضية أمهات المؤمنين من خلال دائرة المعارف الإسلامية ما أورده توماس كارليل<sup>(26)</sup> حين قال: «إن الذي أباحه محمد مما يحرمه المسيحية، لم يكن من تلقاء نفسه، وإنما كان جاريًا متبعًا لدى العرب من قديم الأزل، وقد قلل هذه الأشياء جهده، وجعل عليها من الحدود ما كان في إمكانه أن يجعل، والدين المحمدي بعد ذلك ليس بالسهل ولا بالهين» (27). ولعل ما يعاب على مصادر مستشرقي دائرة المعارف الإسلامية في تناول أمهات المؤمنين ما نقل من المصادر الضعيفة أو الروايات الضعيفة قد تسبب في حصول الفهم الخاطئ لدى المجتمع الغربي للإسلام وحضارته، وهذا من المخاطر الجسيمة التي أنقصة منقيمة دائرة المعارف الإسلامية ، لأن التعامل مع المتون التاريخية لابد أن يخضع لمفاضلة الناقل وتمييزه بين الرأي السديد والرأي الضعيف لأن الشخص الذي سيطلع على المتن التاريخي يؤسس قناعاته بناءً على ما قرأ وبالتالي فإن الرؤية المخطوءة ستنشأ لدى من يطلع على المعلومات الواردة في المتون المصادر الضعيفة (28).

## قضية زواج النبي على أمهات المؤمنين:

ما اتفق خصوم الإسلام على شيء كما اتفقوا على خطة الاستشراق والتبشير في موضوع زواج النبي وتعدده على وجه الخصوص، فكلهم يحسب أن المقتل الذي يصاب منه الإسلام في هذا الموضوع هو تشويه سمعة النبي عليه السلام، وتمثيله لأتباعه في صورة معيبة لا تلائم شرف النبوة ولا يتصف صاحبها بفضيلة الصدق في طلب الإصلاح، وأي صورة تغنيهم في هذا الغرض الأثيم كما تغنيهم صورة الرجل الشهوان الغارق في لذات الجسد العازف في معيشته البيتية ورسالته العامة عن عفاف القلب والروح؟!! وإنهم لعلى أشد الخطأ في اختيارهم هذه الخطة بعينها، إذ أن جلاءالحقيقة في هذا الموضوع أهون شيء على المسلم العارف بدينه، المطلع على سيرة نبيه، فإذا بمقتلهم المظنون حجة يكتفي بها المسلم ولا يحتاج إلى حجة غيرها لتعظيم نبيه وتبرئة دينه من قالة السوء الذي يفترى عليه (29).

فقالوا"إنه أول من خالف احكام القران في الزواج ، فقد أباح القران للمسلم أن يتزوج أربعاً لكن محمد كان شهوانياً محبا للنساء فكسر القاعدة ، وتزوج تسع نسوة، و الغريب ان القران يصفه بالقدوة الحسنة "(30).

حاشاه عليه الصلاة و السلام عما بصفون و عما يقولون ، فما كان تعدد زوجاته الا لحكمة إلهية ، منها ما كان إبطالاً لعادة ، كزواجة بزينب بنت جحش ، ومنها ماكانتاليفاً لقلوب المشركين من قريش ، كزواجة من ام المؤمنين ام حبيبة رضي الله عنها و منها ماكانلاسباب سياسية كزواجة من صفية بنت حيي رضي لله عنها و ارضاها . ولم يتوانا مستشرقي دائرة المعارف عن اثارة التلميحات الجارحة فيما يخص زواجه عليه الصلاة و السلام و أمهات المؤمنين وهذا ماستوضحه الدراسة في المطالب التالية . وصف الرسول وزوجاته بصفات مشينة من خلال دائرة المعارف الإسلامية:

تعد قصة زواج السيدة زينب بنت جحش رضي الله عنهامن النبي من اكثر المرويات التي أضفى عليها المستشرقون والمبشرون أشكال من الافتراء و البهتان النابع من خيالهم المتقد من ثقافتهم الفكرية و الاجتماعية فجعلوها قصة غرام ووله غير شرعى.

فذكروا من ذلك أنه على مر ببيت زيد ولم يكن زيد فيه، فرأى زينب فبهره حسنها وقال: سبحان مقلب القلوب، أو أنه لما فتح باب زيد عبث الهواء بالستار الذي على غرفة زينب فألفاها في قميصها ممددة فانقلب قلبه فجأة ونسى سودة وعائشة وحفصة وزينب بنت مخزوم وأم سلمة، ونسى كذلك ذكر خديجة التي كانت عائشة تقول: إنها لم تجد في نفسها غيرة من أحد من نساء النبي على النبي على وجدت من ذكر خديجة، ولو أن شيئامن حبها على بين زينب ومحمد على نفسه بدل أن يخطبها على زيد. وهذه الصلة بين زينب ومحمد على التصوير الذيصورناه به لا يدعان بعدهما لتلك القصة الخيالية التي يروون أي أساس أو أي حق في البقاء (31).

قال ابن العربي: «فأما قولهم: إن النبي - الله وقعت في قلبه فباطل فإنه كان معها في كل وقت وموضع، ولم يكن حينئذ حجاب، فكيف تنشأ معه وينشأ معها ويلحظها في كل ساعة، ولا تقع في قلبه إلا إذا كان لها زوج، وقد وهبته نفسها، وكرهت غيره، فلم تخطر بباله، فكيف يتجدد له هوى لم يكن، حاشا لذلك القلب المطهر من هذه العلاقة الفاسدة» (32).

وقد جاء القران الكريم موضحاً ماكان من شان زواجه عليه الصلاة و السلام من زينب رضي الله عنها في قوله تعالى (وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ وَأَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّ قِ اللَّهَ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَاهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَاكَهَا لِكَيْ لَا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَ وَطَرًا وَكَانَ أَمْدُ اللَّهِ مَفْعُولً (33).

فقد جاء في تفسير الاية الله سبحانة و تعالى قد اخبر نبيه عليه الصلاة و السلام بانه سيزوج بزينب رضي الله عنها ،فلما جاء زيد بن حارثة رضي الله عنه يشكو منها ،اخبره عليه لصلاة و السلام ان يتقي الله ويمسكها ،ثم جاء قوله تعالى للرسول وتخفي في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله احق ان تخشاه « لانه عليه الصلاة و السلام خشي ان يقول امره بطلاقها ثم تزوجها حين طلقها ابنه ، وتزوج محمد ابنة زيد ،وقد عاتب الله رسوله لله لانه خشي الناس في شي اباحه الله لتوضيح شرعه عز وجل لعبادة (34). وخلاصة القول على هذا الافتراء، ان زواجه عليه الصلاة

السلام من زينب رضي الله عنها،كان لابطال عادة التبني المعروفة عند العرب , وليس كما يرمى اليه المستشرقين فالرسول عليه الصلة و السلام يعرف زينب رضي الله عنها سابقاً،فهي إبنة اميمة بنت عبدالمطلب عمة الرسول في ولقد تعرض فرانشيس كوكبرييلي 35أيضًا لقضية تتعلق بمسألة أزواج النبي محمد في، فقال عنه ما نصه: «فإن محمدا من خلال الزوجات الشرعيات أو من خلال المحظيات واللواتي كان مسموحًا بهن في العرف الجاهلي أو في الشريعة الإسلامية» (36). و هنا نجد ان كبرييلي قد قسم زوجات النبي في إلى زوجات شرعيات وأخر غير شرعيات، وهذا بحد ذاته دليل قاطع على تعامله مع سيرة محمد في خاتم الأنبياء من منطلق ثقافته الفكرية ، و التي لايصحعلمياً المصطفى عليه الصلة و السلام ، فكان حري به أن يقرأ عن تعاليم الإسلام و عن سيرة النبي في التي كتبها المنصفون من المستشرقين و التي كانت ستوضح له ان الإسلام لا يجيز غير الشرعى من الزوجات.

الواقع ان خمس من زوجات الرسول وكانت شلات من الزوجات أزواجهن بأرواحهم الغالية في سبيل الله عز وجل ، وكانت شلات من الزوجات من قبائل العدو وقد تزوج منهن عليه الصلاة و السلام لإقامة المصالحة والسلام مع هذه القبائل، وقد أقدم النبي على كل هذه الزيجات بأنبل وأفضل النوازع الاجتماعية التي تستهدف إشاعة الخير بين الطوائف المختلفة، وكان هذا هو السبب الذي دعا النبي إلى أن يتزوج من هذا العدد من أزواجه في الفترة التي قضاها والله بالمدينة حيث قدم الأمثلة على ما يجب أن تكون عليه حياة المسلمينمن تكاتف و تعاون و مراعاة بعضهم الاخر (37).

كما أورد تور أندريه (38) شبهة تعدد زوجات النبي على، فقال: «الملمح الدي بدا للغرب المسيحي الأكثر إثارة للاشمئزاز في شخصية محمد هو بلا شك شهوانيته،افتقاره إلى الاعتدال وضبط النفس في هذا المجال، يبدو لنا أكثر سوء لأن من الأخلاق المسيحية المشتركة لدينا، وهي إرث زهدي قديم المبالغة في مفهوم الخطيئة الجنسية، ما يدعى بالحياة الجنسية الجرة يعد في الغالب خطيئة بالمعنى المطلق والحقيقي. منذ ذلك الوقت وجد اليهود في المدينة سلوك محمد في هذه النقطة مثيرًا للإزعاج، وتسالوا:أي نبي هذا الذي لا يفكر إلا في أن يتزوج؟ مما لا شك فيه أن رسولًا يعلن أن النساء والأطفال من فتن الحياة الدنيا، ومع ذلك لا يكتفي من الحرم بتسع زوجات بل يتخذ جوار أيضًا لاشك أن هذا من وجهة النظر الأخلاقية يعد ظاهرة مشبوهة، ولا يصبح هذا التصور أفضل بذكر حقيقة أن محمدًا وحتى وفاة خديجة إلى الخمسين من

عمره، قد اكتفى بزوجة واحدة، لأنه قد أطلق العنان لرغباته الشهوانية في ذروة مسيرة حياته، بعد أن أصبح رجلًا مسنًا 39.وهكذا نرى اعتراف أندريه بأن اهتمام الغرب بهذه القضية مبنية على الرؤية النصرانية إلى مسائل الزواج والطلق، فالرهبانية المبتدعة قد جعلت الانصراف عن النساء من شروط التعبد والتزهد والتقرب إلى الله تعالى وخالفت الفطرة السليمة في نظرها إلى المتعة الجسدية المشروعة، لهذا قال أندريه: (ومع ذلك، فإننا لا نحاكم نبي الإسلام وفقًا لمعاييرنا الأخلاقية، ولكن وفقًا لما أقربه هو نفسه، وقبل كل شيء وحتى نفهم موقفه في هذه النقطة، يجب علينا أن ندرك التربية الجنسية والتقاليد المتبعة في الجزيرة العربية في زمنه). (٥٥)

ويمكن الردعلى تلكالمزاعمالمفتراةالقائلة بأن النبي على كان شهوانيًا محبًا للنساء، حاشاة عليه الصلاة والسلام من ذلك وأنه تزوج بعدة منهن من خلال الرد التالي (41):

- أ. أن تعدد الزوجات كان ضرورة دينية، وكانت نساؤه خير عون له على تبليغ الرسالة، وتعليم أحكام الدين، خصوصًا في المسائل المتعلقة بالمرأة من الحيض والنفاس والغسل، وكثيرا ما كانت السيدات والرجال يرجعون إلى نساء الرسول يسألونهن فيما لا علم لهم من أمور الدين، فكانت حجراتهن رضي الله عنهن مدارس تقصدها طالبات العلم على اختلاف الفئة العمرية المجتمعية.
- ب. أنه على تسع، ومع ذلك لم يشغله عن تبليغ الرسالة ونشرها في الجزيرة العربية، وغيرها من البلاد، وهذا دليل بين على أنه مرسل من قبل الله تعالى ومؤيد منه.
- ت. لو كان الرسول عَنِي محبًا للشهوات، ومغرمًا باللذائد ما خيرهن بين السرضى بحياة الزهد، وبين الفراق، كما جاء في قوله تعالى: هيَا النَّبِيُّ قُل لِّأَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتَّعُكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا \*وَإِن كُنتُنَ تُسرِدْنَ اللَّهَ فَتَعَالَيْنَ أُمَتَّعُكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا \*وَإِن كُنتُنَ تُسرِدْنَ اللَّهَ وَرَينَتَهَا وَرَينَتَهَا وَرَينَتَهَا وَرَينَتَهَا وَرَينَتَهَا وَرَينَتَهَا وَرَينَتُهَا وَرَينَ اللَّهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَرَسُولُهُ وَالرَهِدِ فِي الدنيا. [الأحزاب: -28 29] فكلهن اخترن الله ورسوله والزهد في الدنيا.
- ث. أنه لو كان يقصد الشهوة ومجرد الرغبة في الجنس لما تزوج وهو في ريعان شبابه السيدة خديجة وكان عمرها حينئذ أربعين سنة، بينما هو لم يتجاوز الخامسة والعشرين من عمره وكانت ثيبًا، ولم يتزوج عليها حتى توفيت، وكان عمره حينذاك خمسين سنة. ج. أنه على لم يكن يعرف الفراغ في حياته منذ أن بعثه الله تعالى

حتى آخر عمره، فمن عبادة لله آناء الليل وأطراف النهار، ومن محاربة الوثنية، ونشر الدعوة ومن أمر بمعروف ونهي عن منكر، ومن دفاع عن المسلمين وجمع شملهم، وتعليمهم أمور دينهم، ومن جهاد باللسان والسنان.

ح. أن الإسلام لا رهبانيه فيه، والنبي هو الأسوة والقدوة في ذلك، فلولا أنه استكثر من النساء، لظن كثير من أتباعه المؤمنين أن الأقرب للتقوى هو ترك النكاح، ولوقعوا في مثل ما وقع فيه كثير من النصارى. كما أن تعدد زوجات النبي من دلائل صدق نبوته، ذلك لأن المرأة تكتشف من سلوك الزوج وأخلاقه ما لا يمكن لغيرها الاطلاع عليه، وكم من رجل مشهور بين الناس بالعلم والفضل وحسن الأخلاق، تشتكي منه امرأته أشد الشكوى، وقد ثبتت فيريته هذه بشكل قطعي بما أخبرت به نساؤه رضي الله عنهن من حسن أخلاقه، وكمال أدبه، واستقامة سلوكه في أحواله كلها.

تباينت كتابات المستشرقين في دائرة المعارف الإسلامية في حق أمهات المؤمنين رضي الله عنهن بين منصف يذكر مناقبهم وسماتهم الشخصية وصفاتهم الخُلقية كما وردت في كتب السيرالنبوية، وبين مغال يقدح في حقهن وينال من قدرهن رضوان الله عليهن، ولذا كان لزامًا علينا من باب الإنصاف أن نتعرض في هذه القضية لكلا الفريقين وأن نسوق أقوالهم ومواقفهم واتجاهاتهم في هذا الصدد على النصو التالى:

## ١ - التلقي الإيجابي لقضية السمات الشخصية ومناقب أمهات المؤمنن:

كما أن للسيدة خديجة رضى الله عنها مكانة عظيمة في التاريخ الإسلامي، لم تخلو دائرة المعارف الإسلامية من الحديث عنها وعن سيرتها وحياتها مع الرسول في فلقد ذكر المستشرقون في حق السيدة خديجة رضي الله عنها ما نصه: «على أن شخصية خديجة كانت فيما يظهر ذات أثر عميق في حياة زوجها. ومهما يكن من شيء فإن الرواية ترسم صورة جذابة جدا للمعونة الأدبية التي أسدتها للنبي في عندما اعتراه القلق والحيرة أول نزول الوحي». (42)

كما أورد المستشرقون في دائرة المعارف الإسلامية ذكر قضية السمات الشخصية والمناقب للسيدة زينب بنت جحش رضي الله عنها حين قالوا: «وكانت زينب صديقة لعائشة، وأحب أزواج النبي الله بعد عائشة وقد

صحبته في غيزوة خسر، واشتهرت بحودها، وثمية حديث سأن أكبرم زوجات النبي الله الله اللحاق به في الجنة، والحديث يشير إلى ذلك، وقد أخذت زينب اثنتى عشر ألف درهم من عمر رضى الله عنه عام 20 للهجرة، ولكنها لم تترك شيئا، ذلك أنها تصدقت بكل ما في يدها على الفقراء». (43) «وكانت صوامة قوامة تشتغل وتتصدق من شغل يدها، قالت عائشة رضى الله عنها: يرحم الله زينب بنت جمش لقد نالت في هذه الدنيا الشرف الـذي لا يبلغـه شرف: أن اللـه عـز وجـل زوجها نبيـه ونطـق به القـرآن، وأن الرسـول قال لنا ونحن حوله: أسرعكن بي لحاقًا أطولكن يدًا، فبشرها بسرعة لحوقها به، وهي زوجته في الجنة، وذلك لأنها أول من توفيت بعده من نسائه، وكان يريد بطول اليد كثرة الصدقة، وقال الرسول لعمر بن الخطاب: إن زينب أواهة، أي خاشعة متضرعة» (44). وعن مناقب وسمات السيدة سودة بنت زمعة رضى الله عنها فلقد أورد المستشرقون في دائرة المعارف بعض صفاتها فقالوا: «وكانت سودة امرأة محسنة دمثة الخلق. والظاهر أن النبي عناها بقوله وهو يخاطب أزواجه «أطولكن يدا» أي أعظمهن برا وصدقة، وأنها أسرعهن لحاقا به إلى الجنة. وقد كانت عائشة الله تقول: «ما من الناس امرأة أحب إلى أن أكون في مسلخها من سودة بنت زمعة، ولم تشترك سودة ولا زينب بنت جحش في حجة الوداع، ولم يصل إلينا خبر عن حياتها بعد وفاة النبي-رالله النبي سوى أنها أصابت شيئا من المال على يد عمر. وقد نستدل من ذلك ومن عدم ذكر شيء عن مهرها على أنها كانت معسرة، ولو أنها أخذت نصيبها في غنائم خيبر» (45). وللسيدة عائشة رضى الله عنها هي الأخرى مناقب وسمات شخصية في دائرة المعارف الإسلامية حيث يقول المستشرقون في معرض تناولهم لها: «»وكانت عائشة فيما يظهر فائقة الجمال طفلة وشابة، وظلت أحب زوجات النبي الله عنى بعد بنائه بعدة نساء أخريات جميلات. على أن مركز عائشة بوصفها الزوجة الأولى في المرتبة كان يرجع من بعض النواحي إلى مكانة أبيها في المجتمع، وكانت على بصر بالشعر وقدرة على روايته، كما عرفت بالفصاحة والدراية الواسعة بتاريخ العرب وغير ذلك من الموضوعات. (46) وقد وصفت في الأزمنة المتأخرة بأنها كانت مثالا للتقوي. ولكن ليس من النسير أن نتين السند في هذا القول.ويقال إن عائشة روت 1210 من الأحاديث النبوية الشريفة، على أن البخاريومسلم لم يحتفظا من هذه الأحاديث إلا بثلثمائـة حديـث. ويقـال أيضـا: إنـه كان لديهـا نسـخ خطيـة مـن القـرآن، كمـا أن قلط من القراءات تعتمد على روابتها (47).

كما أورد المستشرق ألفونس إتين دينيهطرفا من خصال ومناقب أمهات المؤمنين في قضية زواج النبى بحفصة وبأم المساكين ما قوله: «رغبت حفصـة بنـت عمـر وأرملـة خنيـس في الـزواج، فلـم يتقـدم أحـد لخطبتها، إذ رأيالناس أنفتها وكبرياءها، ولقد عرضت يدها على أبى بكر ثم على عثمان، فأبيا، وغاظ عمر ما لحق بابنته من إهانة، فشكا حاله إلى الرسول فقال النبى الكريم له: إن حفصة سوف تتزوج بخير من عثمان وإن عثمان سوق يتنزوج بخير من حفصة، وزوج النبى ابنته أم كلثوم لعثمان بينما تنزوج هـو مـن حفصـه إكرامًا لعمـر، ولـم يمكـث طويـلًا عـلى ذلـك حتـي بنـي بأرملـة عبيدة الذي مات شهيدًا يوم بدر، وكانتتقية رحيمة بالفقراء والضعفاء كثيرة الصدقيات، وقيد لقيت من أحيل هذا بيأم المساكين» (48). ولقد كان للسيدة صفية بنت حيى طرف من ذكر مناقبها وسماتها الشخصية أيضا في دائرة المعارف الإسلامية فيما أورده عنها من قولهم: «انحازت صفية إلى جانب عثمان، إذ قامت وقت أن كان محاصرا في داره، بمحاولة فاشلة للوصول إليه، ودأبتعلى إمداده بالطعام والماء عن طريق لوح خشيى ثبتته بين بيتها وبيته. وعندما طلبت إليها عائشة أن تحضر آخر اجتماع عقده عثمان مع على وطلحة والزبير، وكان ذلك في داره، استجابت صفية لهذا الداعي، وحاولت أن تدافع عن الخليفة» (49). ومما سبق نجد بانه بالرغم من العرض الجيد فيما يخص مناقب أمهات المؤمنين الا ان ماروي في دائرة المعارف لايخلوا من الافتراء و الدس على أمهات المؤمنين او عرض بعد المرويات بنوع من التقليل كما ورد في مناقب حفصة من انها عندما رغبة بالزواج م تجد من يقبل لما راى الناس انفتها و كبريائها فبخلاف كونها أم من أمهات المؤمنين حظية بشرف عظيم كهذا لما كانت عليه من حسن خلقها و دينها يتم الافتراء عليها و وصفها بما يناقض حديثهم عنها من كونها صوامة قوامة حسنة المعشر ،ولايبرر صنيعهم هذا الاما في انفسهم من ظلال قادهم لتغاضي عن مقومات البحث الأصيل الجاد الحيادي الذي يقوم بناء على المقارنة و تحرى الصحيح من الخبر، ففي مسئلة زواج حفصة رضى الله عنها عندما عرضها عمر على ابى بكر رضى الله عنه ولم يرد عليه ،ثم بعد ان خطبها الرسول ﷺ جاء أبو بكر لعمر و قال له لعلك وجدت على حين عرضت على حفصة فلم ارجع إليك شيئاً فقال لع عمر نعم فقال له أبو بكر فانه لم يمنعنــى أن ارجــع اليـك الا انــى ســمعت رســول اللــه ﷺ يذكرهــا .50

## 2 - التلقي السلبي لقضية السمات الشخصية ومناقب أمهات المؤمنى:

تعرض المستشرقون في دائرة المعارف الإسلامية للسمات الشخصية والمناقب للسيدة حفصة رضى الله عنها بأسلوب الانتقاص والازدراء حيث قالوا: «شخصية حفصة. لم تكن لحفصة شخصية بارزة، ذلك أنها لم تتصف بما اتصفت به عائشة من نشاط وذكاء وجاذبية ولا اتصفت بالحصافة والرصانة والنجدة مثل أم سلمة، ولم تظهر شخصيتها ظهورا بينا من خلالالروايات التي تحدثت عنها بالرغم من أن بعض الأحاديث تؤكد أنها أشبهت أباها ومن العسير أن نجد أي وجه للتشابه بينهما، وربما تشير هذه الأحاديث إلى السهولة التي تستسلم بها إلى عاطفتها، أو إلى قدرتها على السير في حياتها على طريقتها الخاصة. ولم تكن بالتأكيد من أوسم النساء وأكثرهن خضوعا. وحين هدد رسول الله بتطليق زوجاته قال عمر لحفصة لاتلحيفي سؤالك ولا تراجعي رسول الله، ولا تسأليه شيئا وسليني من مالي ما بدا لك، ولا يغرنك أن كانتجارتك هي أوسم وأحب إلى رسول الله شمنك، يريد عائشة» (51).

و الصحيت ان حفصة رضي الله عنها عرفة بكثرة عبادتها وكثرة الصوم و القيام عن انس رضي الله عنه قال «ان النبي الله عنه فأتاه جبريل فقال :إن الله يقرئك السلام ،ويقول :انها لزوجتك في الدنيا و الآخرة ،فراحعها «(52).

فحفصة رضي الله عنها شفع لها الله سبحانه و تعالى و هذا فضل و مكانة لا تتأتي الالمن احبه الله سبحانه و تعالى ،وهو فضل و كرم من الله سبحانة و تعالى وهبه لحفصة رضي الله عنها و ارضاها.

ايضاً افترى المستشرقين على السيدة حفصة بنت عمر رضي الله عنها ونسبوا إليها أنها حاولت هي والسيدة عائشة الكيد لسيدة نبيلة الأرومة هي أسماء بنت النعمان الجونية التي أرسل النبي إلى قبيلتها طالبا الزواج منها. إذ أنهما بعد أن قاما بتزينيها للدخول بالنبي انصحتاها حين يقربها أن تقول (إني أعوذ بالله منك) وأخبرتاها بأن هذه العبارة تسره إذا فاهت بها امرأة في مثل هذه الظروف. وكان من نتيجة هذه النصيحة أن النبي أغطى وجهه بكم عباءته، وقال ثلاث مرات (أنا الذي أعوذ بالله منك) وتركها وسرعان ما أعادها إلى قبيلتها محملة ببعض الهدايا ليخفف عنها حزنها، ولم تتزوج المسكينة مرة أخرى، وماتت كمدا (53). وهي رواية وردة بعدة مرويات لم يثبتها في الصحيح منها ان حفصة و عائشة رضي الله عنهن قد فعلن ماذكر في الرواية فالثابت انها تعوذة بالله فقال لها لقد عذت بعظيم، الحقى بأهلك، والأرجح

ان الرواية غير صحيحة فقد وردة عن هشام بن محمد السائب و هو لاياخذ بمروياته لانهسبئي وكاذب، و الثابت في صحيح البخاريّ في الجونية من طريق الأوزاعي، سألت الزهري: أي أزواج النبي صلّى الله عليه وسلّم استعادت منه قال: أخبرني عروة، عن عائشة رضي الله عنها أن ابنة الجون لما دخلت على رسول الله في ودنا منها، قالت: أعوذ بالله منك. قال: «لقد عدت بعظيم، الحقي بأهلك» 54.وفي رواية أخرى عن ديث أبي أسيد قال: ((خرجنا مع النبي شحتى انطلقنا إلى حائط يقال له: الشوط، حتى انتهينا إلى حائطين، فجلسنا بينهما، فقال النبي شا البلونية، فجلسنا بينهما، فقال النبي شا بينهما، فقال النبي شا في بيت أميمة بنت النعمان بن شراحيل، ومعها دايتها حاضنة لها، فلما دخل عليها النبي شقال: هبي نفسك لي، قالت: وهل تهب المكنة نفسها للسنوقة، قال: قاهوى بيده يضع يده عليها لتسكن، فقالت: أعوذ بالله منك، فقال: قد عذتِ بمعاذٍ، ثم خرج علينا فقال: يا أبا أسيدٍ، أكسها رازقتّن ، وألحقها بأهلها) (55).

مما سبق ومن خلال الاطلاع على المرويات الإسلامية يتضح ان المستشرقين في دائرة المعارف اخذوا بالضعيف الغير صحيح لخلل سنده رغم وجود المرويات التي تدعم ماجاء في الصحاح من المرويات، وهذا افتراء واضح على أمهات المؤمنين بالتجني عليهم من خلال سوق المكذوب من الاحاديث او المرويات وهو مايخالف طبيعة البحث العلمي بأركانه و اشتراطاته التي تتطلب الدقة في البحث بتحرى الصحيح من المرويات.

كما تناولوا أم المؤمنين سودة بنت زمعة رضي الله عنها بقولهم: «وكانت سودة عندما تزوجت النبي - النبي - الشباب، وأخذت تثقل وتثبط كلما تقدمت في السن حتى أن النبي - الله سمح لها في حجة من حجاته أن تدرك صلاة الصبح في منى قبل الزحمة خشية دفع الناس لها. ثم طلقت في السنة الثامنة للهجرة، ولكنها قعدت له على طريقه وناشدته أن يردها (56).

إن القول بطلاق سودة رضي الله عنها من الرسول غير صحيح و الصحيح ان الرسول الشفق على سودة رضي الله عنها لكبر سنها من الحرمان العاطفي و الجفاف الحسي الذي قد يؤذي شعورها ،ورأى انها لم تستوف حقها من هذه الناحية لان للزواج عدة مقاصد ،منها الاستمتاع النفسي و العاطفي و الوجداني ،لكنها عرضت عليه الايطلقها ، ويومها لأم المؤمنين عائشة رضي الله عنها فآثرت يومها ،حباً للرسول التخيي رضاه ،وحتى تبقى في عصمته ،وتكون من نسائة في الدنيا و الاخرة (57).

عن معمر قال» بلغني ان النبي كان أراد فراق سودة ، فكلمته في ذلك فقالت :يارسول الله مابي على الأزواج حرص ،ولكن أحب ان يبعثني الله يوم القيامة زوجاً لك «(58).

وهـذ يعـد مـن فضـل أم المؤمنـين سـودة رضي اللـه عنهـا حيـث وهبـت يومهـا لام المؤمنـين عائشـة رضي اللـه عنهـا ،تبتغـي رضـا رسـول اللـه ،وحتـى تبقـى في عصمتـه ، أمـا مـاورد عنهـا في دائـرة المعـارف فهـو اجحـاف واضـح بحقها رضى اللـه عنهـا .

#### الخاتمة:

عرض المستشرقين من خلال دائرة المعارف الإسلامية لامهات المؤمنين موضح بعض من مناقبهن رضوان ربي عليهن ,الا ان ذلك الطرح لم يكن على أسس علمية صحيحة يشاد بها ,بالرغم من الجهد المبذول في تلك الموسوعة , وما وجد الخلل في طرحهم لمناقب و سير أمهات المؤمنين الا لعدم اتصافهم بالحياد فيما يخص القضايا الإسلامية ,اذ لم يعتمدوا على المصادر الإسلامية الصحيحة من كتب السنة و مؤلفات علماء المسلمين الصحيحة والتي خضعت للنقد و لمناهج علمية مقننة خاصة فيما يخص الشريعة الإسلامية و ما يتعلق بها من سير كسير ومناقب أمهات المؤمنين رضوان الله عليهن ماعتمد المستشرقين على مرويات مكذوبة غير صحيحة عرفة بكذب ماجاء بها وتجاهلوا المرويات الصحيحة وهذا مايمكن ان نصفه بالحياد عن الحق وعدم التزام بالمناهج العلمية الصحيحة التي تجمع تقارن الاخبار وتخضعها لضوابط العلمية الصحيحة ،لذا كان نتاجهم فيما يتعلق بامهات المؤمنين غير صحيح و لايمكن الاخذ به لتزييف و التلبيس الذي اعتراه .

استصحابًا لما سبق فإن خلاصة البحث وخاتمته تتمثل فيما توصل إليه من النتائج التالية:

- المنهجية التي كتبت بها دائرة المعارف الإسلامية تعتبر مشالًا يحتذى به، إذ عنى أصحابها بتوزيع كتابة مادتها على المتخصصين فيها الذين لهم خبرة طويلة في بحثها، وسبر أغوارها والنظر إليها.
- كذلك من الملاحظ عليهم عدم التوثيق من كتب السنة فيقومون بإيراد المروية دون توثيقها من مصدرها الأصيل الذي وردة به بل يتم سرد المروية او انتقاء المروية المعروف عدم صحتها و يمتنعون عن الإشارة للمصدر الذي اخذة منه.
- فيما يخص مصادر المستشرقين في حديثهم عن مناقب أمهات المؤمنين و ذكرهم بشكل عام نجد انهم لا يعتمدون على الصحيح

- من المرويات بل يوردون المكذوب و الغير صحيح على انه الحقائق الواردة.
- حاولت دائرة المعارف الإسلامية ربط الشريعة الإسلامية ومن ضمنها قضية أمهات المؤمنين رضي الله عنهنبعدة مصادر، تنوعت بين القرآن الكريم وكتب التاريخ والسير واعتماد الآراء العربية القديمة، والقانون الروماني والهندي، كما حرصت على تأكيد أن الشريعة تكونت على مدى قرون في بيئات مختلفة.

#### التوصيات:

- وقد أوصت الدراسة بضرورة الاستزادة من الدراسات والبحوث التي تسهم في تسليط الضوء على قضايا المرأة المسلمة من خلال دائرة المعارف الإسلامية كونها أحد أعظم نتاجات المستشرقين في فهم وتناول التراث الإسلامي.
- كما إن من أهم الواجبات اليوم في المجتمع الإسلامي أن تتحد الجهود لإبراز حقيقة هذا الدين لأهله ولغير المؤمنين به ، ورد الشبه والطعون الموجهة له ، لذا فإنني أقترح على الجهات ذات الصلة بموضوع البحث كالجامعات والمؤسسات التعليمية في العالم الإسلامي، تكوين لجان علمية لإخراج دائرة معارف إسلامية، والطلب من الباحثين طرق هذه الموضوعات كل في تخصصه لتخرج لنا دائرة معارف إسلامية مكتوبة بروح إسلامية ، لتسدخانة في فضاء معرفي مفتوح ، سيما مع توافر أجهزة الحاسب الآلي ، ودوائر معارف مشابهة ، لكن تحتاج إلى معالجة الصيغة والنتائج ، ولقد رأينا جهود أفراد أخرجت في وقت بعيد دوائر معارف كدائرة معارف العشرين لمحمد فريد وجدي ، ودائرة معارف

وبعد فهذا ما استطعت كتابته وتدوينه ، فإن كان صواباً فمن الله ، وإن كان خطأ فمني ومن الله أسأل أن يتقبله خطأ فمني ومن الشيطان ، وأعوذ بالله من شيطان الهوى ، والله أسأل أن يتقبله بقبول حسن وأن يرزقنا الإيمان مع اليقين ، وأن يمنع عنا الزيغ والضلال إنه ولي ذلك والقادر عليه ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### المصادر والمراجع: القران الكريم:

- (1) ابن العربي، القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (2003م). أحكام القرآن، راجع أصوله وخرج أحاديثه وعلَّق عليه: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية: بيروت لبنان، ط(3).
- (2)أحمد، محمد خليفة حسن (1997مبم). آثار الفكر الاستشراقي في المجتمعات الإسلامية، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية: القاهرة مصر، ط(1).
- (3)إسماعيل، طارق بن محمد بن إبراهيم (2010م).موقف المستشرقين من السنة النبوية من خلال دائرة المعارف الإسلامية: بحث متخصص في الدفاع عن السنة النبوية، مجلة القراءة والمعرفة، جامعة عين شمس كلية التربية الجمعية المصرية للقراءة والمعرفة، ع(110).
- (4) البستاني، بطرس (1881م). دائرة المعارف الإسلامية، مطبعة الأدبية: بيروت لننان، ط(1).
- (5) البهادلي، رحيم حلو محمد (2017م). دراسة في سيرة النبي محمد صلى الله علية وسلم من خلال كتاب «محمد والفتوحات الإسلامية»: للمستشرق الايطالي فرانشيسكو كبرييلي «زوجاته أنموذجا»، مجلة دراسات استشراقية، ع(11).
- (6) التركماني، عبد الحق (2010م). شخصية الرسول صلى الله علية وسلم في كتاب « محمد: حياته وعقيدته « للمستشرق السويدي تور أندرية 1302 كتاب « محمد: 1885 1947 م، الأبحاث العلمية للمؤتمر الدولي: نبي الرحمة محمد على الجمعية العلمية السعودية للسنة وعلومها، ج(5).
- (7) الجبورى، فيان أحمد على عوفى (2016م).المسكوت عنه في دائرة المعارف الجبورى، فيان أحمد على عوفى (2016م).المسكوت عنه في دائرة المعارف الإسلامية، مجلة كلية اللغة العربية بالمنصورة، جامعة الأزهر، ع(35)، ج(2).
- (8)دينيه، اتيين (1980م).محمد رسول الله، ترجمة: عبد الحليم محمود، دار العارف: القاهرة مصر، ط(3).
- (9) الزيات، أحمد حسن. تاريخ الأدب العربي، دار نهضة مصر للطباعة والنشر: القاهرة- مصر، ط(1).(د.ت).
- (10)سابق، السيد (1984م). رد التهم التي وجهها المستشرقون إلى رسول الله (10) التوعية الإسلامية وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، س(10).
- (11)السباعي، مصطفى (1979م). الاستشراق والمستشرقون ما لهم وما عليهم، المكتب الإسلامي للنشر والتوزيع: دمشق- سورية، ط(2).
- (12)سعيد، إدوارد (1995م).الاستشراق المفاهيم الغربية للشرق، ترجمة: د.

- محمد عناني، رؤية للنشر والتوزيع: القاهرة مصر، ط(1).
- (13)سـمايلوفتش، أحمـد (1998م).فلسـفة الاسـتشراق وأثرها في الأدب العربـي المعاصر، دار الفكـر العربـي: القاهـرة-مـصر، ط(1).
- (14)شمس الدولة (2017م). زوجات الرسول على ورد شبهات المستشرقين، هدى الإسلام- وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، م(31)، ع(5).
- (15) الصاعدي، هنادي بنت رشيد بن رشيد (2019م). رؤية المستشرقين لمكانة الإجماع وحقيقته من خلال دائرة المعارف الإسلامية: دراسة نقدية، مجلة جامعة الملك عبدالعزيز الآداب والعلوم الإنسانية، م(27)، ع(6).
- (16) العامر، محمد بن عبد الله بن محمد (2003م) الأخلاق في دائرة المعارف الإسلامية: دراسة نقدية، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الشريعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- (17) العقاد، عباس محمود (2005م). حقائق الإسلام وأباطيل خصومه، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع: القاهرة- مصر، ط(4).
  - (18) العقيقي.نجيب . المستشرقون ،دار المعارف ،مصر ،ج3.ط5.
- (19) العمري، وليد بن بليهش (2012م). السيرة النبوية في دائرة المعارف البريطانية، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف: المدينة المنورة المملكة العربية السعودية، ط(1).
- (20)عـوض، إبراهيـم (2006م). دائـرة المعـارف الإسـلامية الاسـتشراقية أضاليـل وأباطيـل، مكتبـة البلـد الأمـين للنـشر والتوزيـع: القاهـرة مـصر، ط(1).
- (21) الغتمي، محمود المهدي (2004م). سليمان الباروني في دائرة المعارفالاسلامية-، مجلة الوثائق والمخطوطات، المركز الليبي للمحفوظات والدراسات التاريخية، ع(19 20).
- (22) القاسم، خالد بن عبد الله بن عبد العزيز (2000م). موقف بعض كتّاب دائرة المعارف الإسلامية من الشريعة الإسلامية: دراسة نقدية، مجلة جامعة الملك سعود العلوم التربوية والدراسات الإسلامية، م(12)، ع(2).
- (23) القاسم، خالد بن عبد الله بن عبد العزيز (2006). فرقة المعتزلة في دائرة المعارف الإسلامية رؤية نقدية، المؤتمر الدولي حول المستشرقون والدراسات العربية والإسلامية، جامعة المنيا كلية دار العلوم رابطة الجامعات الإسلامية، ج(2).
- (24) قميحة، جابر (1991م). آثار التبشير والاستشراق على الشباب المسلم، مجلة دعوة الحق، رابطة العالم الإسلامي: مكة المكرمة المملكة العربية السعودية، ع(116).

- (25)كارليـل، تومـاس (2008م). محمـد المثـل الأعـلى، تعريـف: محمـد السـباعي، مكتبـة النافـذة: القاهـرة مـصر، ط(1).
- (26)كبريياي، فرانشيسكو (2011). محمد والفتوحات الإسلامية، تعريب وتقديم وتعليق: الدكتور عبد الجبار ناجي، منشورات الجمل: بيروت لبنان، ط(1).
- (27)م. ت. هوتسما، ت. و. أرنولد، ر. باسيت، ر. هارتمان (1998م).موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة وتعليق: أ. د. حسن حبشي، أ. د. عبد الرحمن عبد الله الشيخ، أ. د. محمد عناني، مركز الشارقة للإبداع الفني الإمارات العربية المتحدة، ط(1).
- (28)محمد، إسماعيل علي (2014م). الاستشراق بين الحقيقة والتضليل، دار الكلمة للنشر والتوزيع: القاهرة- مصر، ط(6).
- (29) النبهان، محمد فاروق (2012م). الاستشراق تعریف مدارسه آثاره، منشورات المنظمة الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة «إيسيسكو»، ط(1).

#### المصادر والمراجع:

- (1) محمد، إسماعيل علي (2014). الاستشراق بين الحقيقة والتضليل، دار الكلمة للنشر والتوزيع: القاهرة- مصر، ط(6)، ص(41).
- (2) القاسم، خالد بن عبدالله بن عبدالعزيز (2006م): فرقة المعتزلة في دائرة المعارف الإسلامية رؤية نقدية، المؤتمر الدولي حول المستشرقون والدراسات العربية والإسلامية، جامعة المنيا كلية دار العلوم رابطة الجامعات الإسلامية، ج(2)، ص(405).
- (3) الغتمي، محمود المهدي (2004م). سليمان البارونيفي دائرة المعارف الاسلامية، مجلة الوثائق والمخطوطات، المركز الليبي للمحفوظات والدراسات التاريخية، ع(19 20)، ص(249).
- (4) القاسم، خالد بن عبدالله بن عبدالعزيز (2006م): فرقة المعتزلة في دائرة المعارف الإسلامية رؤية نقدية، المؤتمر الدولي حول المستشرقون والدراسات العربية والإسلامية، جامعة المنيا كلية دار العلوم رابطة الجامعات الإسلامية، ج(2)، ص(406).
- (5) القاسم، خالد بن عبدالله بن عبدالعزيز (2006م). فرقة المعتزلة في دائرة المعارف الإسلامية رؤية نقدية، المؤتمر الدولي حول المستشرقون والدراسات العربية والإسلامية، جامعة المنيا كلية دار العلوم رابطة الجامعات الإسلامية، ج(2)، ص(406).
- (6) العامر، محمد بن عبد الله بن محمد (2003) الأخلاق في دائرة المعارف الإسلامية: دراسة نقدية، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الشريعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ص(6).
- (7) القاسم، خالد بن عبدالله بن عبدالعزيز (2000م). موقف بعض كتّاب دائرة المعارف الإسلامية من الشريعة الإسلامية: دراسة نقدية، مجلة جامعة الملك سعود العلوم التربوية والدراساتالإسلامية، م(12)، ع(2)، ص(152).
- (8) القاسم، خالد بن عبدالله بن عبدالعزيز (2006م). فرقة المعتزلة في دائرة المعارف الإسلامية رؤية نقدية، المؤتمر الدولي حول المستشرقون والدراسات العربية والإسلامية، جامعة المنيا كلية دار العلوم رابطة الجامعات الإسلامية، ج(2)، ص(407).
- (9) القاسم، خالد بن عبدالله بن عبدالعزيز (2000م). موقف بعض كتّاب دائرة المعارف الإسلامية من الشريعة الإسلامية، ص(-153 152).
- (10(10) سـمايلوفتش، أحمد (1998م).فلسفة الاستشراق وأثرها في الأدب العربى: القاهرة-مصر، ط(1)، ص(568).

- (11)م. ت. هوتسما، ت. و. أرنولد، ر. باسيت، ر. هارتمان (1998). موجز دائرة المعارف الإسلامية، مركز الشارقة للإبداع الفكري: الإمارات العربية المتحدة، ط(1)، ج(3)، ص(333).
- (12)م. ت. هوتسما، ت. و. أرنولد، ر. باسيت، ر. هارتمان (1998م). موجز دائرة المعارف الإسلامية، مركز الشارقة للإبداع الفكري: الإمارات العربية المتحدة، ط(1)، ج(20)، ص(227).
- (13) الجبورى، فيان أحمد على عوفى (2016م).المسكوت عنه في دائرة المعارف الإسلامية، مجلة كلية اللغة العربية بالمنصورة، جامعة الأزهر، ع(35)، ج(2)، ص(987).
- (14)عـوض، إبراهيـم (2006م).دائـرة المعـارف الإسـلامية الاسـتشراقية أضاليـل وأباطيـل، مكتبـة البلـدالأمـين للنـشر والتوزيـع:القاهـرة-مـصر،ط(1)،ص(5).
  - (15)سورة الأحزاب، الآية (59)
    - (16)سورة النور، الآية (31)
  - (17)سورة الأحزاب، الآبة (59)
  - (18) موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(11)، ص(3432).
  - (19) موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(13)، ص(4078).
  - 20(20) موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(19)، ص(6024).
    - 21(21) موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(1)، ص(130).
- (22)22 العمري، وليد بن بليهش (2012م).السيرة النبوية في دائرة المعارف البريطانية، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف: المدينة المنورة المملكة العربية السعودية، ط(1)، ص(12).
  - (23)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(3)، ص(333).
  - (24)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(20)، ص(201).
  - (25)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(20)، ص(227).
- (26) مستشرق إنجليزي تعلم في كمبريدج، كان أستاذًا للفلسفة في لاهور ومساعدًا لأمين المكتبة، وهو أول من جلس على كرسي الأستاذية في قسم الدراسات العربية في مدرسة اللغات الشرقية بلندن، ومن أثاره: الدعوة إلى الإسلام كتاب الخلافة عدة مقالات متعلقة بالهند في دائرة المعارف التصوير الإسلام .لعقيقي.نجيب، المستشرقون ج(2)،ص(45).
- (27)ل، توماس (2008م). محمد المثل الأعلى، تعريف: محمد السباعي، مكتبة النافذة: القاهرة مصر، ط(1)، ص(-161 162).

- (28) الجبورى، فيان أحمد على عوفى (2016م).المسكوت عنه في دائرة المعارف الإسلامية، مجلة كلية اللغة العربية بالمنصورة، جامعة الأزهر، ع(35)، ج(2)، ص(994).
- (29) العقاد، عباس محمود (2005). حقائق الإسلام وأباطيل خصومه، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع: القاهرة-مصر، ط(4)، ص(40) مـ (140).
- (30)محمد ياسين :ردود علماء المسلمين على شبهات الملحدين و المستشرقين،ط1،مكتبة الايمان للطباعة و النشر ،مصر ،2008م،ص229.
- (31)م. ت. هوتسما، ت. و. أرنولد، ر. باسيت، ر. هارتمان (1998م). موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة وتعليق: أ. د. حسن حبشي، أ. د. عبد الرحمن عبد الله الشيخ، أ. د. محمد عناني، مركز الشارقة للإبداع الفني الإمارات العربية المتحدة، ط(1)، ج(17)، ص(416).
- (32)ابن العربي، القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي (2003). أحكام القرآن، راجع أصوله وخرج أحاديثه وعلَّق عليه: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية: بيروت لبنان، ط(3)، ج(3)، ص(577).
  - (33) سورة الأحزاب: آية 37.
  - (34)محمد القرطبي :الجامع لاحكام القران الكرم ،ج17،ص157.
- (35) فرانشيسكو كبرييلي مستشرق إيطالي ولد عام 1904م وهو كبير أساتذة اللغة العربية وآدابها في جامعة روما، والمعهد الشرقي في نابولي، وكان مهتما بالشعر العربي وله نصيب كبير من تحقيق التاريخ الإسلامي وله كذلك اهتمام كبير في الكتابة في السيرة النبوية الشريفة،بالإضافة الى مشاركاته في دائرة المعارف الإيطالية و دائرة المعارف الإسلامية توفي عام 1996م . العقيقي .نجيب :المستشرقون ،ط4،دار المعارف ،مصر، (ج1)ص (451)
  - (36)كبرييلي، فرانشيسكو (2011م). محمد والفتوحات الإسلامية، ص(163).
- (37)شــمس الدولة (2017م). زوجــات الرســول على ورد شبهاتالمسـتشرقين، هــدى الإســلام- وزارة الأوقــاف والشــؤون الإســلامية، م(31)، ع(5)، ص(93).
- (38) هـ و مستشرق سويدي، سمي أستاذا للعلوم الدينية في جامعة ستوكهلم.من آثاره «النصرانية: الدين الكامل؟» و «أنا أؤمن بالله» و «محمد حياته وعقيدته».
- (39) التركماني، عبد الحق (2010) شخصية الرسول صلى الله علية وسلم فيكتاب « محمد: حياتهوعقيدته « للمستشرق السويدي تور أندرية 1302 فيكتاب « محمد: حياتهوعقيدته « للمستشرق السويدي تور أندرية 1302 ما 1366 م، الأبحاث العلمية للمؤتمر الدولي: نبي الرحمة محمد على الجمعية العلمية السعودية للسنة وعلومها، ج(5)، ص(2748)

- (40) المرجع السابق ،ص(2748).
- (41)سابق، السيد (1984م). رد التهم التي وجهها المستشرقون إلى رسول الله الله التهم التهم التهم التهم الله الله التهم التهم التهم الله الله التوعية الإسلامية وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، س(10)، ع(9)، ص(77)؛ التركماني، عبد الحق (2010م). شخصية الرسول في في كتاب «
- محمد: حياتهوعقيدته « للمستشرق السويدي تور أندرية 1302 1366-
- ه. -1947 1885م، الأبحاث العلمية للمؤتمرالدولي: نبي الرحمة محمد على الجمعية العلمية السعودية للسنة وعلومها، ج(5)، ص(2748).
  - (42)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(15)، ص(4572).
  - (43)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(17)، ص(5415).
- (44) البستاني، بطرس (1881). دائرة المعارف الإسلامية، مطبعة الأدبية: بيروت لبنان، ط(1)، ج(9)، ص(354).
  - (45)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(19)، ص(5982).
  - (46)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(22)، ص(-7040 7038).
    - (47)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(22)، ص(7040).
- (48)دينيه، اتيين (1980م):محمد رسول الله، ترجمة: عبد الحليم محمود، دار المعارف: القاهرة مصر، ط(3)، ص(216).
  - (49)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(21)، ص(6548).
  - (50) العسقلاني. احمد بن على ، الإصابة في تمييز الصحابة ، ج(8)، ص(85-86).
    - (51)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(13)، ص(4080).
      - (52) الزبير بن بكار :المنتخب من كتاب ازواج النبي رضي المنتخب من كتاب ازواج النبي المنتخب من كتاب ازواج النبي المنتخب من كتاب النبي الن
    - (53)موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(13)، ص(4077).
      - (54)كتاب الإصابة في تمييز الصحابة،19.
      - (55)البخاري .صحيح البخاري ج(7)ص(53).
    - (56) موجز دائرة المعارف الإسلامية، ترجمة ج(18)، ص(5928).
    - (57) العسقلاني. احمد بن على الإصابة في تمييز الصحابة ،ج8، ص(196).
- (58) البخاري. محمد بن إسماعيل صحيح البخاري ،كتاب الهبة وفضلها ، ج(1)،ص(629).

## الأساليب العقابية للخارجين في عصر الدولة الرسولية (626–858هـ/1229 – 1454م)

أستاذ التاريخ والحضارة الإسلامية المشارك جامعة إب - اليمن

#### د. على عبدالكريسم محمسد بسركات

#### مستخلص:

بتناول هذا البحث العنف (العقاب) في عصر الدولة الرسولية في البمن (826-626هـ/1229-1454م) كأداة قويـة وفاعلـة مـن أدوات سـلاطين الدولـة الرسولية في تثبيت حاكميتهم؛ وكبح جماح تمردات الخارجين عليهم وقهر خصومهم ومناوئيهم وردع المفسدين ومرتكبي الجرائم، وذلك بدءاً من تناول التنوع في أنواع تلك العقوبات، من حيث الصورة والحدة والتوقيت والأداة، ومروراً بتلك الأشكال العقابية كالمصادرات المالية لعينات من مختلف الشرائح السياسية والمجتمعية، وما رافقت تلك المصادرات من محاسبات مالية وإدارية ومحاققات سلطانية، ومروراً بالعنف (العقاب) الجسدي الذي بدوره تعددت صوره بين الحيس والسحون الخاصة والعامة، فضلاً عن الكحل والتسمير والتوسيط والأسر والعصر والتخديس والضرب، ناهيك عن النهب والهدم والحصار والحرق والتخويف والمكائد. كما لم يغفل البحث الدور الفاعل والمؤثر لتلك الأشكال العقابية في تثبيت حاكمية السلاطين؛ وفرض هيبة الدولة، وساد شعور قوى لدى العامة والخاصة بوجود تلك الهيبة. كما عالج البحث أنماطاً أخرى للعنف (العقاب) السياسي والإداري (كالنفى والإبعاد) ونتائجها وانعكاساتها على واقع ذلك العصر. وتطرق البحث إلى صور أخرى من العقاب كمسألة أخذ الرهائن من قبل السلاطين، وذلك من خصومهم ومن شيوخ القبائل الخارجة على حاكميتهم، كما تناول البحث مسألة العزل والإعفاء من المناصب كأحد الصور العقابية للعنف السياسي والإداري. وقد ظفر البحث بجملة من النتائج، أوردناها في الخاتمة وفي سياقات البحث، كما اعتمدت الدراسة على العديد من المصادر منها ما هو معاصر للرسوليين، ومنها ما هو محدث، والتي عززت فرضيات البحث، والذي نأمل أن يكون قد حقق بعضاً من أهدافه التي وضع مـن أحلهـا.

#### **Abstract:**

This research dealt with violence (punishment) in the era of the Rasulid state in Yemen (626858- AH --12291454- AD). The sultans of the Rasulid State used violence as a powerful and effective tool to establish their rule; to curb the rebellions; to subdue their opponents, and deter the perpetrators of crimes. This starts from addressing the diversity in the types of those penalties, in terms of image, severity, timing and tool, and passing through those punitive forms such as financial confiscations of samples from various political and societal segments, and the financial and administrative accounts and royal investigations that accompanied those confiscations. Physical violence (punishment) took many forms between imprisonment and private and public prisons, as well as kohl, nailing, mediation, captivity, pressing, drugging and beating, not to mention looting, demolition, siege, burning, intimidation and intrigue. The research also did not overlook the active and influential role of these punitive forms in establishing the rulership of the sultans and the imposition of the prestige of the state. As a result, a strong feeling prevailed among the public and the private people of the existence of that prestige. The research also investigated other types of political and administrative violence (punishment) such as exile and deportation, and their results and repercussions on the reality of that era. The research also touched on other forms of punishment, such as the issue of hostage-taking by the sultans from their opponents and the sheikhs of tribes outside their rule. The research also dealt with the issue of dismissal and exemption from positions as one of the punitive forms of political and administrative violence. The research concluded with a number of results which are mentioned in the conclusion. Finally, the study relied on many sources, some of which are contemporary to the Rasulid period, and some that are modern.

**Key Words**: The Rasulid state - punishment - imprisonment - confiscations - economic punishment - execution

#### المقدمة:

اتسمت الدولــة الرســولية (626-858هــ/1229-1454م) بنهــوض حضاري ومعرفي غير مسبوق في تاريخ اليمن، وباستقرار سياسي نسبي، انتهج فيه سلاطين الدولة الرسولية وسائل متعددة لتثبيت حاكميتهم، ومنها العنف (العقاب) الذي شكّل أداة قوية من أدوات السلطة الرسولية في فرض ذلك الاستقرار وكبح جماح التمردات والخروج عليهم، وتنبثق أهمية هذا البحث كونه يسعى إلى ملامسة المحددات التي دفعت أولئك السلاطين إلى انتهاج منهج العنف (العقاب) طيلة حاكميتهم، وكيف ساهمت تلك العقوبات على الوجهين السلبي والإيجابي في ردع المفسدين ومرتكبي الجرائم في مناطق نفوذهم، ومن ثم قراءة مفصلة ذات طابع تحليلي لذلك العنف (العقاب) ومخرجاته وتبايناته بحسب نهج كل سلطان وطبيعة وظرفية عهده. والذي حملني على اختيار الموضوع، أن الجهود البحثية التي درست الدولة الرسولية وسلاطنتها لم تعرج على تلك الأشكال العقابية إلا بالإشارات اليسيرة من باب إسقاط الواجب، وكذلك الحاجة إلى دراسة الدور الفاعل لتلك الأنماط العقابية في فرض هيبة الدولة واستتباب الأمن وبالتالي الازدهار الاقتصادي. وقد قمت بتقسيم البحث إلى مقدمة وثلاثة مباحث وخاتمة، تناول المبحث الأول العنف (العقاب) الاقتصادي ودوره في تغذية مالية السلاطين وقمع الخارجين والمحاسبات المالية والإدارية، بينما انشغل المبحث الثاني بالعنف (العقاب) الجسدي من السجون والكحل والشنق والتسمير والتوسيط والأسر والعصر والتخدير والضرب والنهب والهدم وغيرها، وجاء المبحث الأخير ليعالج مسألة العنف (العقاب) الإداري والسياسي كالإعفاء من المناصب والعزل وأخذ الرهائن وغيرها، والذي نأمله أن يكون هذا البحث قد سد مسداً في دراسة تفاصيل الحياة العامة وترتيباتها لأولئك السلاطين.

تعد «دولة بني رسول من أعظم الدول اليمنية التي حكمت بعد الإسلام (626-858هـ/1454-129م)، وقد اكتسبت شهرتها من الفترة الطويلة التي حكمت فيها والاستقرار النسبي الذي عاشته اليمن في ظلها» (1)، إلا أن هذا الاستقرار لم يكن مطلقاً بل كان نسبياً، إذ تعرضت الدولة الرسولية إلى العديد من الثورات والتمردات والمؤامرات (2)، الأمر الذي دفع سلاطين الدولة الرسولية إلى «شدة ضبطهم لبلادهم ومن فيها» (3)، واللجوء إلى وسائل عنف عقابية بحق المناوئين والخارجين وتثبيت حاكمية أولئك السلطين، بحيث شملت كل تلك العقوبات عينات من مختلف الشرائح والطبقات المجتمعية والسياسية في عصرهم، وسوف يتم في هذا البحث تناول أشكال متعددة لذلك والسياسية في عصرهم، وسوف يتم في هذا البحث تناول أشكال متعددة لذلك

العنف (العقاب) على النصو الآتي: أولاً: العقاب الاقتصادى:

فقد انتهج سلطين الدولة الرسولية العقاب الاقتصادي، لاسيما أن سلطين الدولة الرسولية كانوا على اعتقاد أن «اقتصاد القبيلة هو الجانب الحساس الذي يعيدها مذلولة مكسورة في باب السلطان» (4)، وقد تعددت صوره كما يلى:

### 1 - المصادرات:

ويقصد بها «انتزاع أموال بعض الأفراد بالقوة أو استصفائها» (5)، بناءً على عقوبات يفرضها السلطان الرسولي بشكل مباشر دون العودة إلى قضاء أو فتوى شرعية (6). وقد اشتملت تلك المصادرات على أنواع الممتلكات كافة للمُصادر من الثابت والمنقول، وبالتالي كانت «المصادرات من الموارد الاقتصادية للدولة الرسولية كأحد أنواع العقوبات التى يفرضها الحكام على أعيان الدولة» (7). ومن الشواهد على تلك المصادرات التي اتسمت بها غالبية فترة حكم السلاطين الرسوليين ما حدث في سنة (670هـ/1271م) في صدر الدولة المظفرية للرشيد شاد الدواوين من مصادرة عنيفة وكان يصحب الرشيد الفقيه يحيى بن سالم الشهابي «فلما توفي الرشيد نقل إلى السلطان أن مع هـذا الفقيـه مـال الرشـيد فطولـب باثنـي عـشر ألـف دينـار وصـودر»(8)، وكذلـك يـورد بامخرمـة (ت947هــ/1540م) في عهـد المظفـر مـا تعـرض لـه متـولي ديـوان النظر بثغر عدن محمد بن عبدالله الجزرى ت(بعد 660هـ/1261م) بقوله: «...فصودر وضرب فسلم 30 ألف دينار» (9)، وحصلت مصادرات في عهد السلطان المؤيد، من شواهدها مصادرته للقاضي جمال الدين بن محمد بسبب منازعات للقاضى المذكور مع بعض الأمراء «وحقق للسلطان ما كان من القاضى جمال الدين فغضب السلطان على القاضي جمال الدين وسلمه إلى القاضي صفى الدين ليستخلص منه مالاً كثيراً فوقع عليه أموراً أعاذنا الله من ذكرها» (10أّ. وتتابعت المصادرات في عهده ومنها ما حصل للفقيه أبو الخطاب عمر بن العلوى الحنفي (ت703هــ/1303م)، فقد «امتحن الفقيه عمر المذكور في آخر عمره بخدمة الملوك فصادره السلطان الملك المؤيد مصادرة شاقة توفي عَقِبها»(11). ولعله من «أشهر المصادرات زمن المؤيد الرسولي مصادرته للوزراء العمرانيين الوزير حسام الدين اخوته حيث أمر بالقبض عليهم وختم على بيوتهموأمربالقبضعلىأملاكهملبيت المال»(12). وفي تقديري أن ما تعرض له الوزير العمراني وإخوانه من نكبة بعد أن كانوا أصحاب منزلة كبيرة وعالية عند المؤيد حتى أن السلطان أسكنهم «سهفنة على الإعزاز والإكرام ولم يغير عليهم

حال من الأحوال» (13)، إنما كان مرده في الأساس إلى الوشايات والخصومات السياسية وهو ما أشار إليه مؤرخ الدولة الرسولية الخزرجي عن الوشاية التي وصلت إلى السلطان المؤيد عندما أبلغ الناصر ابن أخي السلطان المؤيد عمــه الســلطان أن الوزيــر المذكــور أعطــى أحــد عبيــده قــارورة مــن الســم، و»أمــر عبده أن يتلطف إلى من يتصل بالملك المؤيد، ويسقيه منها؛ وإن غرض القاضي [الوزير] هلاك بنى رسول قاطبة فلما اتصل العلم إلى السلطان بهذا فغضب غضباً شديداً، وطلبهم بحسبة أموال الأيتام وغلل الموقوفات في مدة نظرهم» (14). ومما يعزز الدور الذي لعبته الوشايات في صناعة المصادرات ما حدث للفقيه محمد بن عمر الساعي (ت 702هــ/1302م) في عهد السلطان المؤيد عندما «وشي بعض الوشاة إلى الملك الأشرف أحد أبناء السلطان المؤيد يصهر الفقيه وذكر أن تحت يده مالاً للأمير عباس؛ فلزم الأشرف وأراد مصادرته» (15). وتتابعت وتسرة تلك المصادرات في عهد السلطان المجاهد، ومن ذلك «مصادرته للقاضي جمال الدين بن مؤمن سفيره إلى الديار المصرية في عام 729هـ/1328م على أموال كثيرة»(16). ويرجع ابن الديبع أسباب مصادرة ابن مؤمن إلى حسده لمكانة القاضى موفق الدين عبدالله بن محمد اليحوي، ويقول: «كان يحسده لكماله ويغري به السلطان وصودر مراراً على يده»(17)، فواطأ القاضي موفق الدين «جماعية من خواص السلطان فأكثروا ذكر ابن مؤمن وأفعاليه القبيحية وأسود ما بينه وبين السلطان وتحقق خيانته وعزم على الفتك به فطلبه إلى ثعبات فلما دخل قبض ورسم عليه ترسيماً عنيفاً» (<sup>(18)</sup>. وفي ذات السياق صادر المجاهد محمد بن سعد المعروف بأبى شكيل سنة (729هـ/1329م) والذي ضيق عليه المجاهد وطالبه بدفع عشرة آلاف دينار (19). وفي عهد المجاهد كذلك وتحديداً في سنة 739هـ/1339م تمت مصادرة والى ذمار الأمير ابن الحجازي وقد وصف الخزرجي تلك المصادرة بقوله: «فاغتاظ عليه السلطان وغضب غضباً عظيماً وصادره مائة ألف دينار وقبض دوابه مع أربعين رأساً من جياد الخيل المشهورة وستين جملاً» (20). ومما يلفت النظر في هذه المصادرة أنها لم تقتصر على المال فقط، بل شملت الدواب والخيول، ناهيك عن كون المصادرات تجاوزت الأفراد إلى جماعات في عهد المجاهد، كما حدث لمشايخ بنى زياد إحدى الأسر المعروفة آنذاك في سنة (754هـ/1353م)، حيث أمر السلطان بالقبض عليهم وصادر أملاكهم حتى هلك معظمهم جراء تجريدهم من أموالهم (21). ومما يلاحظ على تلك المصادرات أنه لم يقم بها السلاطين فحسب، بل قد تتخذ قرارات المصادرة من ولاة الولايات أنفسهم، فهذا والى زييد شهاب الدين أحمد بين سيمير المنصب مين قبيل السيلطان الأفضيل يسيط «يده في البلاد وصادر الناس مصادرات عنيفة لا أصل لها» (22)، رغم أن الأفضل خــلال حكمــه كان «مــن خــيرة ملــوك الدولــة الرســولية فأقــام العــدل في مملكتــه وأزال الظلم» (23). ولعل الاستياء الضمنى الوارد في نص الخزرجي سالف الذكر، وهو المؤرخ الرسمي والأشهر للدولة الرسولية (24)، يشي بذلك الاستياء ووجه لتلك المصادرة نقداً لانعاً على وجهان، الأول كونها مصادرات عنيفة، والوجه الثاني أنه لا أصل لها، ولعله يقصد بذلك أنه لا أصل لها في مرجعيات الدولة الرسولية القانونية وفي المرجعيات القضائية والفقهية. وإذا ما تجاوزنا عهد الأفضل إلى عهد السلطان الأشرف اسماعيل الثاني، فعلى الرغم من كل ذلك الازدهار العلمي والمعرفي والحضاري الذي شهدته اليمن في عصره (25)، إلا أن وتسرة المصادرات استمرت ولو بشكل أقل من سابقيه من السلاطين، ففي «سنة ثلاث وثمانين [وسبعمائة / 1281م] استمر القاضي موفق الدين على بن محمد بن سالم مشداً في الأعمال التهامية فأقام بها بضعاً وعشرين يوماً يـؤدب أهلها ويعذبهم فبلغ السلطان عمله ففصله وأضافه إلى أهيف (26) فصادره مصادرة شديدة هلك فيها» (27). وفي تقديري أن الأشرف اسماعيل كان أكثر منطقية في مصادراته، إذ لم تأت مصادرته للقاضى موفق الدين سالف الذكر إلا بعد أن عذب أهل تهامة وسلك فيهم مسلكاً ساء الرعية والسلطان معاً، وعلى ذات السياق المنطقى المستند إلى مبررات واقعية تمت العديد من المصادرات في عهد الأشرف اسماعيل وأغلبها مبررات تتعلق بالتقصير الإداري والإساءة للرعية، ومن ذلك النوع من المصادرات مصادرت للأمير شمس الدين على بن حسن شاد الدواوين سنة (784هـ/1382م)، ويبرر الخزرجي تلك المصادرة فيقول: «كسب أموالاً كثيرة من وجوه مختلفة وساءت أخلاقه وكان شرساً فضاً وتارة لبناً سهلاً، إلا أنه بحط مقدار ذوى الأقدار وبنتهك حرمتهم... فلما تحقق السلطان أمره صرفه عن التصرف وطالبه بما احتجن من الأموال فسلم بعضاً وبعضاً وساق نقداً وعرضاً»(28). وبتتبع مسار تلك المصادرات التي رافقت سلاطين الدولة الرسولية في حاكميتهم لليمن، يجد أنها استمرت حتى أخريات أيام الدولة الرسولية، ففي عهد الملك المنصور عبدالله بن أحمد «صادر القاضي أبا بكر محمد بن اسحاق مصادرة شاقة وصادر أخته وزوجة أبيه الناصر وأخذ منهما مالاً كثيراً» (<sup>29)</sup>، وكذلك في عهد الظاهر يحيى بن اسماعيل الأشرف الرسولي صادر القاضي شرف الدين العلوي - وزير الأشرف - «مصادرة شاقة وانتزع منه نحو مائة ألف دينار كما هاجم بيوت بني العلوى جميعاً وصادر أموالهم وأوقاف مساجدهم ووصل تنكيله إلى حد أنه أمر بهدم منازلهم واستصفاء جميع أموالهم» (30). ويمكن أن نخلص مما سبق إلى القول: أن المصادرات كانت تأتي في مقدمة منهج العقاب الذي سلكه سلطين الدولة الرسولية إزاء خصومهم والخارجين عن طاعتهم، وأن تلك المصادرات كانت سمة بارزة لمختلف عهود السلاطين المتتابعة مع اختلاف صور تلك المصادرات وحجمها وحدتها ووسائلها ومبرراتها، ولعله مما ينبغي الإشارة إليه كذلك أن تلك المصادرات وإن كانت من متطلبات تثبيت سلطة سلطين الدولة الرسولية إلا أنها بالمقابل أضرت بالكثير ممن شملتهم تلك المصادرات بل وهلك الكثير تحت وطأتها (31)، لاسيما وأن بعض تلك المصادرات قد تتم لمجرد الوشاية فحسب، على الرغم من وجود مبررات منطقية لبعض تلك المصادرات إلا أن «كثيراً من هؤلاء المصادرين كانت تخترمهم المنية أثناء المصادرة بسبب ما كانوا يلاقونه من تعذيب وتنكيل شديدين» (32).

### 2 - المحاسبات المالية والإدارية:

تعد الدولة الرسولية من أكثر الدول في تاريخ اليمن الإسلامي اهتماماً بنظامها المالي (33)، فقد كان هناك ما عرف بالديوان الخاص ومهمته «إجراء الحسابات الخاصة» (34)، والمحاسبات المالية هي نوع «من المحاسبة المالية أو الإداريـة التـي يأمـر بهـا الحاكـم للأشـخاص العاملـين بأجهـزة الدولـة» (35). ولعل أشهر تلك المحاسبات المالية تلكم المحاسبات التي تعرض لها الوزراء العمرانيون في عهد المؤيد، ويوردها المؤرخ ابن عبدالمجيد اليماني بقوله: «أحضرهم قبل القبض عليهم وقال لهم: أنتم قضاة القضاة وبأيديكم أموال اليتامي، ونظركم على سائر الأوقاف بالملكة اليمنية وبها نوابكم، فأحضروا أموال الأيتام ودفاترها وحساب الأوقاف، فقالوا: لا نعلم شيئاً منها، فراجعهم مراراً فأصروا على الإنكار، فأمر بهجم منازلهم... وأمر بقبض أملاكهم لبيت المال وكانت كثيرة» (36). وفي تقديري أن ما يميز المحاسبات المالية والإدارية عن المصادرات أن تلك المحاسبات تأتى قبل المصادرات كما صورها لنا النص السابق لابن عبدالمجيد، وأنها في الغالب تستند لمرجعيات حسابية كالدفات والسجلات والدواوين، ثم يعقبها المصادرات التي تستند بدورها لنهج عسكري، كما أن المحاسبات تحصى نتائجها قبل عقدها، بينما المصادرات لا تحصى نتائجها إلا بعد تنفيذها<sup>(37)</sup>. ولعل ما يؤكد ما ذهب إليه هذا البحث، ما أورده الخزرجي بأن السلطان المؤيد قبل مصادرة الوزراء العمرانيين «طلبهم بحسبة أموال الأيتام وغلل الموقوفات في مدة نظرهم» (38)، وثمة دليل آخر يورده لنا المؤرخ بامخرمة يؤكد لنا أن المحاسبات المالية والمسائلات الإدارية كانت تسبق المصادرة وذلك في سحاق ترجمته لمتولى النظر بثغر عدن محمد بن عبدالله شمس الدين الجزري (ت بعد 660هـ/1261م) عقب نزول السلطان المظفر إلى عدن، إذ يقول بامخرمة: «شم نزل إلى عدن فاشتكى أهلها إليه من الجزري فأمر المظفر القاضي البهاء أن يحاقق بينه وبينهم ... وحاقق القاضي بينهم وبينه في الجامع فحققوا عليه جملة مستكثرة وهموا به فصودر وضُرِبَ فسلم 30 ألف ديناراً»(99). ولعل من إيجابيات تلك المسائلات الإدارية والمحاسبات المالية أنها شكلت رادعاً للكثير من المتقلدين للمناصب الإدارية في أجهزة الدولة الرسولية ومؤسساتها، إذ «ساد شعور عام بالإحساس بوجود مفهوم لدولة [بعناصرها] السياسية والإدارية والمالية»(40)، وبالتالي زادت الحاضنة الشعبية والقابلية المجتمعية لحاكمية سلاطين بني رسول واستمرارها لتلك الفترة الطويلة في حكم اليمن، وإن كانت تلك المصادرات والمحاسبات لم تستند في جميع حالاتها لرجعيات قضائية بمطلقها بقدر ما فيها من الوشايات والمنافسات والكيد

# ثانياً: العقاب (العنف) الجسدى:

على الرغم من وجود نظام قضائي عادل نسبياً (41) في تلك الفترة، وكذلك امتداد «اختصاصات القضاء المدني والشرعي اتشمل النظر في جرائم القتل وغيرها من الجرائم الجنائية» (42)، إلا أن هناك عدة صور للعقاب الجسدي تمت خارج مؤسسة القضاء وإن كان منها ما تم بأحكام قضائية تستند إلى الشرعية الإسلامية ومن تلك الصور:

#### 1 -الحبس والسجون الخاصة:

والمعني به أن «يُرزَجُّ فيه المخالفون للقوانين والخارجون عن الطاعة» (43)، وقد شملت تلك العقوبة الجميع ممن كانت توجه إليهم الاتهامات من شتى الطبقات الاجتماعية سواء من طبقة الخاصة كالأمراء والأعيان وكبار رجال الدولة ومن يلوذ بهم، أو من عامة الناس ومن المفسدين على اختلاف جرائمهم (44). وبالعودة إلى مصادر ذلك العصر فإن السجون لم تكن على نمط واحد أو شكل موحد بقدر ما كانت تقسم بحسب الشخصية المراد سجنها ونوع الجرم أو نوع الخروج على حاكمية الدولة، فهناك نوع من السجون خصص لطبقة الأمراء كمعتقل خاص «والذي عُرف بدار الأدب وكانت هذه السجون الخاصة موجودة في شتى المعاقل والحصون يودع فيها المغضوب عليهم من قبل السلطان وهم من الأمراء وكبار رجال الدولة» (45)، ومن ذلك اعتقال المظفر الرسولي عام (674هم 1275م) للإمام إبراهيم بن أحمد بن المحمد «فأودعه دار الأدب» (46)، وكذلك «قبض المجاهد على ابن عمه الناصر» (47) الذي أودعه «تحت الحفظ فجعله في دار الإمارة» (48)، وكذلك فعل المجاهد مع السلطان الملك الظاهر عبدالله بن المنصور الذي «أشار بإيداعه دار الأدب من

حصن تعز فأقام به محبوساً من غير تضييق عليه» (49). واستمرت الاعتقالات للمناوئين للسلاطين وإيداعهم دار الأدب الخاصة بطبقة الأمراء والخارجين منهم حتى أواخر الدولة الرسولية (50). والنوع الثاني من السجون التي شاعت في عصر الدولة الرسولية وهو ما يسمى بسجن العامة (51). ومن ظاهر التسمية فإنه كان سجناً «خاصاً بأرباب الجرائم ومحترفي اللصوصية وقطاع الطرق وغيرهم من طوائف المفسدين ومحترفي الإجرام» (52). وما ينبغي الإشارة إليه أن ثمـة فـرق بـين النوعـين مـن السـجون يمكـن حصرهـا في ثلاثـة أوجـه، فأمـا الوجـه الأول: أن سـجن العامـة يختلـف عـن دار الأدب في نوعيـة مرتاديـه وفي نوعيـة الجرائـم المعاقب عليها، وأما الوجه الثاني: فإن دار الأدب كانت ترتبط بالجرائم ذات الطابع السياسي والعسكري كالخروج عن السلطان أو التمردات(53). وإن كانت تحدث حالات شاذة من إيداع بعض الخارجين على طاعة السلطان في سجن العامـة وذلك عندمـا بريد السلطان «التنكيل بأحـد المغضوب عليهـم مـن الأمـراء، أمر بإيداعه سحن العامة إمعاناً في تعذيب وإذلاله لخروجه عن السلطان والتحالف ضده» (54). وأما الوجه الثالث: فإن ثمة فرق بين النوعين من المعاملة فبينما النازل في دار الأدب يقيم على الإعزاز والإكرام، يؤتى إليه كل يوم بما يحتاجه ويشتهيه من طعام وشراب حريم» (55)، ومن «غير تضييق عليه (56)، ويسمح للسحناء بقراءة كتب العلم وإستدعاء الفقهاء إليهم للقراءة عليهم ونسخ المجلدات (57)، بينما نجد بالمقابل أن سجن العامة كانت المعاملة فيه «قاسية وسيئة بدرجة كبيرة» (58)، وهو ما أوردناه سلفاً من رغبة السلاطين بإذلال خصومهم بالزج بهم في سجن العامة إمعاناً في إذلالهم.

#### 2 - الكحل:

هـو سـمل العـين بمسـامير الحديـد المحمـاة بالنـار (59)، وهـي «مـن العقوبات التـي تواتـرت في المصـادر وبخاصـة في عـصر بنـي رسـول» (60)، فهـذا الخزرجـي يسـوق حادثـة كحـل حدثـت في عهـد المظفـر للأمـير محمـد بـن عبـاس بـن عبدالجليـل (ت889هـ/1289م)، إذ يقـول: «... غلـب عليـه العجـز فكثـر عليـه التشـكي إلى السـلطان ونقـل عنـه إلى السـلطان أمـور لا يحتمـل الملـوك بعضها فلزمه وأمـر بكحلـه وكان ذلـك في زبيـد سـنة ثـلاث وتسـعين وسـتمائة» (60). وكانـت الكحـل «مـن العقوبـات الصارمـة التـي طبقهـا المجاهـد في عـصره» (62). وممـا يسـترعي الاهتمـام عـن غرابـة تلـك العقوبـة وشـيوعها في عـصر المجاهـد مـا أورده بامخرمـة عـن تنفيـذ المجاهـد لعقوبـة الكحـل بشـكل جماعـي لمجموعـة مـن الخارجـين عليـه المؤيديـن لابـن عمـه ومنافسـه الظاهـر عبداللـه بـن المنصـور إذ يقـول: «...شـنق الـوالي والناظـر وكُحِّـلَ مـن الرجـل جمـعٌ كثـير مـن أهـل عمـار ومـن أهـل صنعـاء الـوالي والناظـر وكُحِّـلَ مـن الرجـل جمـعٌ كثـير مـن أهـل عمـار ومـن أهـل صنعـاء

وغيرهم» (63)، ونقلت عنه المصادر أنه أمر بكحل والي صبر (64). ويدورد ابن الديبع كيف امتدت هذه العقوبة إلى داخل أروقة العصر الرسولي عندما خرج حسين بن الأشرف على أخيه الناصر بن الأشرف الثاني بقوله: «قبض أخاه وجعله بثعبات مترسماً عليه وأمر شقيقه الظاهر بكحله فقور عينيه» (65). ومما يمكن قوله من هذه العقوبة: أنه مهما يكن من مبرر لها في نظر سلاطين الدولة الرسولية، إلا أنها كما وصفتها المصادر «فبقيت سُبة في بني رسول» (66)، بل وصفها المؤرخ محمد بن علي الأكوع بقوله: «وأي سبة مثل هذه الفعلة الشنعاء» (65).

# 3 -الشنق والتسمير والتوسيط:

وهي ثلاث صور من عدة صور لإيقاع الإعدام على المناوئين للسلاطين وعلى المفسدين (68)، «فقد طبقت عقوبة الشنق على والى فشال الأمير بدر الدين حسن بن باسك سنة 758هــ/1357م» (69). ويـورد لنا الخزرجي إنـزال عقوبة التوسيط والتسمير والشنق في عهد الأفضل بما نصه: «أمر السلطان بتلف الجميع فَوُسِّطَ منهم خمسة وسُمِّرَ ثلاثة وشُنِقَ الباقون»(70). ويورد ابن الديبع تطبيق عقوبة التوسيط في أبناء زعيم من زعماء قبيلة المعازبة سنة (728هـ/1328م) بقوله: «...فلما علم السلطان بذلك وسط ولد الحيش المعزىي وكان رهينة بها» (71). وللإنصاف والموضوعية، فقيد طبقت تلك العقويات على المفسدين ومرتكبى الجرائم، كذلك يسوق لنا الخزرجى تطبيق عقوبة التسمير والتوسيط في رجلين قتلا امرأة فورد الأمر بإعدامهما من السلطان ويصف لنا مشهد الإعدام ذلك بقوله: «فأمر السلطان بتلفهما فأخرجهما إلى قبر المرأة التي قتلت وأمر بتوسيطهما هنالك وعلقهما على أربع خشبات حول القبر وأقاماً معلقين هنالك إلى آخر يومهما (72)». ومما ينبغى الإشارة إليه فإن عقوبات الشنق والتوسيط والتسمير ساهمت إلى حد كبير في ردع المفسدين والمجرمين، وبالمقابل فإنها كذلك مثلت وسيلة من وسائل السلاطين لمواجهة خصومهم والخارجين عليهم.

## 4 - الأسر والعصر والتخدير:

فأما الأسر فقد كانت عقوبة شائعة إبان حاكمية سلاطين الدولة الرسولية وعادة ما كانت تلي الخروج على السلاطين، أو الهزائم في المعارك وتباين درجة الأسير السياسية ومكانته بحسب أهمية الحدث الذي خرج على السلطان على أساسه (73). وأما العصر فيلي في العادة المصادرة والضرب، ويصف لنا بامخرمة ذلك في معرض حديثه عن مصادرة متولي ديوان النظر بعدن فيقول: «... فصودر وضرب فسلم 30 ألف دينار ثم ضرب بعد ذلك وعصر فلم يقدر على

شيء»(74). وأما التخدير فيورد لنا صاحب العسجد المسبوك رواية غريبة حدثت سينة (760هـ/1360م) في ذلك تشي باستخدام البنج (75) في معاقبة الخصوم والخارجين عليهم فيقول: «فوصل في تلك الأيام الشيخ أبوبكر الهبل شيخ القرشيين ووصل معه ابن عمه... صنع لهما طعاماً نفيساً وجعل فيه من البنج شياء (76) كثيراً وأخرج إليهما ماءً طيباً ليشربا منه شياء من البنج فلما وصل إليهما بالطعام أكلا منه بحسب الكفاية وشربا ووقفا منتظري الحاجة التي جاءا بسببها فأثر فيهما البنج فأيقنا بالشر» (77).

# 5 -الضرب والنهب والهدم:

حيث كان الضرب من العقوبات التي تطال القريبين من الجهاز الإداري لسلاطين الدولة الرسولية (78)، ويمكن أن يوقعها بخصومهم أناسٌ مقربون من القصر الرسولي بخصومهم، ومن ذلك ما أورده الخزرجي بقوله: «أمر الشيخ اسماعيل بن إبراهيم الجبرتي بضرب الشيخ صالح المكي فضرب بالسياط ضرباً مبرحاً شم إن الشيخ استأذن السلطان في إخراجه من اليمن فأجابه إلى ذلك» (79)، وبالمقابل تورد المصادر العديد من الحوادث عن نهب بصور مختلفة أقدم عليه العسكر الرسولي ضد مناوئي الدولة والخارجين عليها (80)، وأوقع السلاطين عقوبة الخراب والهدم كذلك بالخارجين كما حصل في البلاد التهامية حيث «… تجهز المؤيد وخرج إليها فأخرب بها عدة مواضع» (81).

# ثالثاً: العقاب الإداري والسياسي:

كما تعددت صور العقاب الاقتصادي والجسدي فبطبيعة الحال تعددت صور العقاب الإداري والسياسي على النصو الآتى:

### 1 -النفى والإبعاد:

حيث كان النفي والإبعاد من العقوبات التي انتهجها السلاطين مع خصومهم، ومن ذلك ما يورده الخزرجي في سياق ترجمته للفقيه سراج الدين أبوبكر بن عمر بن إبراهيم بن دعاس مشيراً إلى نفيه إلى زبيد بقوله: «توفي في مدينة زبيد مهجوراً من السلطان لإذلال حدث منه على السلطان في حقه وحق وزيره البهاء فطرد من تعز إلى زبيد فأقام بها إلى أن توفي» (82)، وربما قد يمتد النفي إلى أحد أخوة السلاطين كما فعل السلطان المؤيد بأخيه المسعود وولده أسد الإسلام حيث «أسكنهما حيس وجعل لهما ما يقوم بهما وبمن معهما» (83). وفي عام (772هـ/1370م) عندما واجه السلطان الأفضل تمردات القرشيين نفاهم من قريتهم القرشية وشتتهم في البلاد وأسكن قريتهم أناساً غيرهم (84).

#### 2 -أخذ الرهائن:

وهو أسلوب انتهجه سلاطين الدولة الرسولية لتثبيت حاكميتهم في مناطق نفوذهم ولضمان عدم تمرد القبائل في تلك المناطق حيث يعمد السلاطين إلى أخذ رهائن من المناطق التي تناوئهم، في ورد لنا ابن عبدالمجيد اليماني نصاً عن رهائن من المؤيد، إذ يقول: «وتملك السلطان صعدة بغير شريك والرهائن موثوقة لمن صدق فركن السلطان إلى ذلك وقبض الرهائن، (85)، وصور الخزرجي لنا في سياق ترجمته للطواشي افتخار الدين ياقوت «الذي أرسله الملك المظفر صحبة ولحده الأشرف إلى الدملؤة ليكون الأشرف رهينة عند عميه المفضل والفائز» (86)، ويورد ابن حاتم اليامي نصاً عن ما حصل بين المظفر وأم قطب الدين فلما «فتحت باب المراسلة على أن تلقى مولانا السلطان الملك المظفر ويجعل عوضها في الحصن رهينة فرض لها ثلثة من خواصه» (87). ويورد صاحب كتاب الدولة في الحصن رهينة فرض لها ثلثة من خواصه» (87). ويورد صاحب كتاب الدولة الرسولية في حوادث سنة (1773هـ/1267م) «دخول الأشراف وأهل المخلاف السليماني تحت الطاعة وسلموا الخيول والمال والرهائن إلى الأمير فخر الدين زياد بن أحمد الكاملي» (88).

#### 3 -العزل والإعفاء من المناصب:

وقد استهل مؤسس الدولة المنصور الدين تأسيسه لدولته سياسة العزل والإعفاء، حيث «جعل يولي في الحصون والمدن من يثق به ويعزل من يخشى منه» (89)، ثم تتابع هذا النهج فيمن تقلد زمام الحكم في العصر الرسولي على امتداد حكم الدولة الرسولية (90). وبالحديث عن العزل والإعفاء من المناصب ليس بالضرورة أن يكون مصدره السلطان بل أن هناك أوجها للعزل من قبيل عزل القضاة لأنفسهم كإقدام القاضي أحمد العرشاني على عزل نفسه من منصب قاضي القضاة، والقاضي اسماعيل قاضي قضاة تهامة فعل نفس الأمر (19)، وقد يكون لتقصير في عمله كما فعل بالقاضي محمد بن فعل نفس الأمر أعداء ويث كان هذا الفقيه قاضياً في بلدة كبود «فعزل من القضاء لحكم أخطأ فيه» (92). ومما ينبغي الإشارة إليه إن الصور العقابية التي التهجها سلاطين الدولة الرسولية مع مناوئيهم والخارجين عليهم والمفسدين قد اشتملت على أساليب عقابية أخرى كالحصار والتخويف والحرق والمكائد (93).

خلُص هـذا البحـث إلى جملـة مـن النتائـج منهـا مـا أثبتنـاه في سـياقات البحـث، ومنهـا مـا نـورده في هـذه الخاتمـة كالآتـي:

على الرغم من الاستقرار السياسي والازدهار الاقتصادي الذي حققته الدولة الرسولية،
 إلا أنه لم يكن مطلقاً بل نسبياً رافقه العديد من الخروج والتمردات.

- أن سلاطين الدولة الرسولية استخدموا وسائل عنف عقابية بحق المناوئين والخارجين عليهم لتثبيت حاكميتهم وردع المفسدين ومرتكبى الجرائم.
- أن ذلك العقاب لم يكن على نهط واحد، بل تنوع بين العقاب الاقتصادي والجسدي والإداري والسياسي.
- أن تلك الأنواع من العقوبات لم تقتصر على فئة اجتماعية بعينها بقدر ما شملت عينات من مختلف الشرائح المجتمعية والسياسية في عصر أولئك السلاطين.
- أن المصادرات الماليـة تصـدرت العقـاب الاقتصـادي الـذي أنزلـه السـلاطين بالخارجـين عليهـم وشـملت أنـواع الممتلـكات كافـة الثابـت والمنقـول.
  - أن تلك المصادرات شكلت مورداً اقتصادياً هاماً للدولة الرسولية وسلاطينها.
- أن معظم تلك المصادرات كان يفرضها السلطان بشكل مباشر دون العودة إلى قضاء أو فتوى شرعية.
  - أن بعض تلك المصادرات كانت تستند في أساسها إلى الوشايات والخصومات السياسية.
    - أن قرارات المصادرة قد يتخذها الولاة والوزراء ولا تقتصر على السلاطين.
- أن بعض المصادرات كانت تستند إلى مبررات منطقية وعبر القضاء لاسيما في عهد
   الأشرف اسماعيل الثاني.
  - أن تلك المصادرات تباينت في صورها وحجمها وحدتها ووسائلها ومبرراتها ونتائجها.
- أن المحاسبات المالية والإدارية كانت تسبق المصادرات وتشكل المصادرات إحدى نتائج تلك المحاسبات والمحاققات.
- أن المحاسبات تسند لمرجعيات حسابية كالدفاتر والدواوين بينها المصادرات ذات طابع قسري عسكري.
- أن تلك الإجراءات العقابية عززت لدى المجتمع الإحساس القوي بوجود الدولة وأكسبت السلاطين حاضنة شعبية مجتمعية.
- أن العقاب الجسدي تنوعت صوره بين سجن وكحل وتسمير وتوسيط وأسر وعصر
   وتخدير وضرب ونهب وتهديم.
- أن العقاب بالحبس تنوعت سجونه إلى نوعين، سجن للعامة، وسجن للخاصة يسمى دار الأدب.
- أن نوعية السجن تحدد نوع الجرائم ونوع الخروج على السلطان ونوع الأدب المراد
   للمعارضين.
- لم تكن معاملة السجناء على وتيرة واحدة، فدار الأدب معاملتهم لينة، وسجن العامة معاملتهم تتسم بالقسوة والوحشية.
- أن المصادر اعتبرت عقوبة الكحل لعيون الخارجين على السلاطين بالحديد والنار سبة في عصر بني رسول.

- ان عقوبة الشنق والتوسيط والتسمير ساهمت إلى حد كبير في ردع المفسدين والمجرمين ومثلت وسيلة من وسائل السلاطين في مواجهة خصومهم.
  - استخدم سلاطين بني رسول وسائل عقاب مستغربة كالعصر للمُعاقب والتخدير بالبنج.
    - استخدم السلاطين العقوبات الإدارية والسياسية ضد مناوئيهم.
    - استخدم السلاطين عقوبة النفى والإبعاد كعقوبات إدارية لإقصاء خصومهم.
      - انتهج السلاطين أسلوب أخذ الرهائن لضمان عدم الخروج عليهم.
- انتهج السلاطين عقوبة العزل والإعفاء من المناصب كوسائل عقابية ضد مناوئيهم والمُخلين بأدائهم الوظيفي.
- تنوع صور العزل والإعفاء بين العزل الذاتي كعزل القضاة لأنفسهم وعزل السلاطين وعزل الولاة والوزراء.
- أن سلاطين الدولة الرسولية تأثروا إلى حد كبير بعقوبات سلاطين المماليك والأيوبيين في مصر وحاكوهم في تلك العقوبات.

# المصادر والمراجع: أولاً: المصادر:

- (1) الأشرف، إسماعيل بن العباس الرسولي (ت308هـ/1004م)، فاكهة الزمن ومفاكهة الآداب والفنن في أخبار من ملك اليمن على أثر التبابعة ملوك العصر والزمن، الباب الخامس، تحقيق: علي حسن معيلى، أطروحة دكتوراه، جامعة تونس 4002م.
- (2)بامخرمة، عفيف الدين أبو محمد الطيب بن عبدالله (ت749هـ/0451م)، تاريخ ثغر عدن، ط2، تحقيق: أوسكار لوفجرين، منشورات المدينة، بيروت 6891م.
- (3)الجندي، محمد بن يوسف بن يعقوب (ت237هـ/2331م): السلوك في طبقات العلماء والملوك، ج2، تحقيق: محمد بن على الأكوع، مكتبة الإرشاد، صنعاء 2991م.
- (4)ابن حاتم، بـدر الدين محمـد (ت بعـد 207هــ/2031م)، السـمط الغـالي الثمـن في أخبـار الملـوك مـن الغـز باليمـن، تحقيـق: ركـس سـميث، لنـدن 4791م.
- (5)الخزرجي، موفق الدين علي بن الحسن (ت218هـ/9041م)، العسجد المسبوك فيمن ولي اليمن من الملوك، مخطوطة مصورة، نشر وزارة الإعلام والثقافة، صنعاء 1891م.
- (6)\_\_\_\_\_\_\_، العقود اللؤلؤية في تاريخ الدولة الرسولية، ط2، عني بتصحيحه: محمد بن على الأكوع، مركز الدراسات والبحوث، صنعاء، 3891م.
- (7)ابن الديبع، عبدالرحمن بن علي الشيباني (ت449هـ/7351م)، قرة العيون بأخبار اليمن الميمون، ط2، تحقيق: محمد بن علي الأكوع، مركز الدراسات والبحوث، صنعاء 9891م.
- (8)السخاوي، شمس الدين محمد بن عبدالرحمن (ت209هـ/6941م)، الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، دار الجيل، بيروت 2991م.
- (9)مجهول (عاش في القرن العاشر الهجري/الرابع عشر الميلادي)، تاريخ الدولة الرسولية، تحقيق: عبدالله محمد الحبشي، دار الجيل، صنعاء 4891م.
- (01)مجهول، نور المعارف في نظم وقوانين وأعراف اليمن في العهد المظفري الوارف، ج1، تحقيق محمد عبدالرحيم جازم، المعهد الفرنسي للآثار والعلوم الاجتماعية، صنعاء 5002م.
- (11)ابن المقري، شرف الدين اسماعيل بن أبي بكر (ت738هـ/3341م)، شرح الفريدة الجامعة للمعاني الرائعة، تحقيق: عبدالرحمن الحضرمي، وزارة الإعلام والثقافة، صنعاء 5891م.
  - (21)ابن منظور، محمد بن مكرم (ت117هـ/1131م)، لسان العرب المحيط، دار صادر، بيروت، د.ت.
- (31)ابن فضل الله العمري، شهاب الدين أحمد بن يعيى (ت947هـ/9431م)، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار (القسم الخاص باليمن)، تحقيق أيمن فؤاد سيد، دار الاعتصام، القاهرة، د.ت.
- (41)الوصابيالحبيشي، عبدالرحمن بن محمد (ت287هـ/0821م)، تاريخ وصاب المسمى الاعتبار في التواريخ والآثار، تحقيق عبدالله محمد الحبشي، مركز الدراسات والبحوث، صنعاء 9791م.

## ثانياً: المراجع:

- (15)بركات، علي عبدالكريم محمد، الكتابة التاريخية والمؤرخون في اليمن في العصر الإسلامي، دار دمشق للطباعة والنشر، إب 2017م.
- (16)\_\_\_\_\_\_\_، الصلات الحضارية بين اليمن والبلاد الإسلامية 626-858هــ/1229-1454م مـصر والحجاز أغوذجاً، أطروحة دكتوراه، جامعة صنعاء 2010م.
  - (17)الحبشي، عبدالله محمد، الصوفية والفقهاء في اليمن، مكتبة الجيل الجديد، صنعاء 1976م.
- (18) حماد، أسامة، مظاهر الحضارة الإسلامية في اليمن في العصر الإسلامي (عصر دولتي بني أيوب وبنى رسول، مركز الإسكندرية للكتاب، الإسكندرية 2004م.
- (19)الحميدي، يوسف بن عبدالعزيز، الملك الأفضل الرسولي، جهوده السياسية والعلمية، أطروحة دكتوراه، جامعة أم القرى 2008م.
- (20)حيدر، فاروق أحمد، التعليم في اليمن في عهد دولة بني رسول خلال القرنين السابع والثامن الهجريين، منشورات جامعة صنعاء، صنعاء 2004م.
- (21)السبيعي، فرج محمد عبدالله، الدولة الرسولية في عصر السلطان المجاهد الرسولي علي بن داوود (21)السبيعي، فرج محمد عبدالله، الدولة الرسولية في عصر السالة ماجستير، جامعة أم القرى 2008م.
- (22)شكري، محمد سعيد، في التاريخ السياسي للدولة الرسولية، بحث منشور في كتاب ندوة الحياة العلمية والفكرية في عصر الدولة الرسولية، دار جامعة عدن للنشر، عدن 2013م.
- (23)الفيفي، محمد بن يحيى، الدولة الرسولية في اليمن (دراسة في أوضاعها السياسية والحضارية)، الدار العربية للموسوعات، ببروت 2005م.
- (24)هديـل، طـه حسـين، التمـردات القبليـة في عـصر الدولـة الرسـولية وأثرهـا عـلى الحيـاة العامـة في اليمـن (626-858هـ/1229-1454م، جامعـة عـدن 2004م.

## المصادر والمراجع:

- (1)حيدر، فاروق أحمد، التعليم في اليمن في عهد دولة بني رسول خلال القرنين السابع والثامن الهجريين، منشورات جامعة صنعاء، صنعاء، 2002م، ص11، وينظر: الفيفي، محمد بن يحيى، الدولة الرسولية في اليمن (دراسة في أوضاعها السياسية والحضارية)، الدار العربية للموسوعات، بحروت، 5002م، ص11.
- (2)عـن تلـك التمـردات، ينظـر: بـركات، عـلي عبدالكريــم بـركات، الصـلات الحضاريـة بـين اليمـن والبـلاد الإسـلامية (626-858هـ/9221-4541م) مـصر والحجـاز أغوذجـاً، أطروحـة دكتـوراه، جامعـة صنعـاء، 0102م، ص82.
- (3) ابين فضل الله العمري، شهاب الدين أحمد بن يحيى (947هـ/9431م)، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار (القسم الخاص باليمن)، تحقيق: أيمن فؤاد سيد، دار الاعتصام، القاهرة، دت، ص65.
- (4)هديـل، طـه حسـين، التمـردات القبليـة في عـصر الدولـة الرسـولية وأثرهـا عـلى الحيـاة العامـة في المـن (626-858هـ/2921-4541م)، جامعـة عـدن، 4002م، صـ171.
- (5) حماد، أسامة، مظاهر الحضارة الإسلامية في اليمن في العصر الإسلامي (عصر دولتي بني أيوب وبني رسول)، مركز الاسكندرية للكتاب، الاسكندرية، 4002م، ص161، وينظر: الخزرجي، موفق الدين أبو الحسن علي بن الحسن (218هـ/9041م)، العقود اللؤلؤية في تاريخ الدولة الرسولية)، ج2، عني بتصحيحه محمد بن علي الأكوع، صنعاء، 1891م، 161/1.
- (6)ينظر: ابن عبدالمجيد، تاج الدين عبدالباقي اليماني (347هـ/2431م)، بهجة الزمن في تاريخ اليمن، تحقيق: عبدالله محمد الحبشي ومحمد أحمد السنباني، دار الحكمة اليمنية، صنعاء، 8041هـ/8891م، ص382، والخزرجي، العقود اللؤلؤية 161/1.
- (7) السبيعي، فرج محمد عبدالله، الدولة الرسولية في اليمن في عصر السلطان المجاهد الرسولي على بن داوود (127-467هـ/1231-3631)، دراسة تاريخية حضارية، رسالة ماجستير، جامعة أم القرى، 8002م، ص251.
  - (8) الخزرجي، العقود اللؤلؤية 161/1،، وينظر: أسامة حماد، مظاهر الحضارة الإسلامية، ص361.
- (9) بامخرمة، عفيف الدين أبو محمد الطيب بن عبدالله (ت749هـ/0451م)، تاريخ ثغر عدن، ط2، تحقيق أوسكار لوفجرين، منشورات المدينة، بيروت، 6891م، 122/2.
  - (10) ابن عبدالمجيد، بهجة الزمن (تحقيق الحبشي)، ص382.
    - (11)الخزرجي، العقود اللؤلؤية 592/1.
- (12)أسامة حماد، مظاهر الحضارة الإسلامية، ص361، وينظر: ابن عبدالمجيد، تاج الدين

- عبدالباقي (ت347هــ/2231م)، بهجة الزمن في تاريخ اليمن، تحقيق مصطفى حجازي، ط2، دار الكلمة، صنعاء، 5891م، ص401.
- (13) الخزرجي، العقود اللؤلؤية 552/1، وينظر: ابن عبدالمجيد، بهجة الزمن (تحقيق: حجازى)، ص ص201-301.
- (14) الخزرجي، العقود اللؤلؤية 552/1، وينظر: ابن عبدالمجيد، بهجة الزمن (تحقيق: حجازى)، ص201.
  - (15) الخزرجي، العقود اللؤلؤية 682/1.
  - (16) أسامة حماد، مظاهر الحضارة الإسلامية، ص36.
    - (17) قرة العبون، ص163.
- (18) نفس المصدر، ص163، وينظر: الأشرف اسماعيل، بن علي بـن داوود (ت308هـ/0041م)، فاكهـة الزمـن ومفاكهـة الآداب والفـتن في أخبـار مـن ملـك اليمـن عـلى أثـر التبابعـة ملـوك العـصر والزمـن، البـاب الخامـس، تحقيـق: عـلي حسـن معيـلي، أطروحـة دكتـوراه، جامعـة تونس، 4002م، 655/20.
  - (19) ينظر: بامخرمة، تاريخ ثغر عدن، 942/2، السبيعي، الدولة الرسولية، ص351.
    - (20) العقود اللؤلؤية 46/2.
  - (21)ينظر: الأشرف اسماعيل، فاكهة الزمن 696/2، السبيعى، الدولة الرسولية، ص351.
    - (22)الخزرجي، العقود اللؤلؤية 021/2.
- (23) الحميدي، يوسف بن عبدالعزيز، الملك الأفضل الرسولي، جهوده السياسية والعلمية، أطروحة دكتوراه، جامعة أم القرى، 8002م، ص29.
- (24) عن الخزرجي، ينظر: بركات، علي عبدالكريم محمد، الكتابة التاريخية والمؤرخون في العصر الإسلامي، دار دمشق للطباعة والنشر، إب، 7102م، ص ص171-671.
- (25) عـن ذلـك الازدهـار ينظـر: السـخاوي، شـمس الديـن محمـد بـن عبدالرحمـن (ت209هـ/6941م)، الضـوء اللامـع لأهـل القـرن التاسـع، دار الجيـل، بـيروت، 2991م، مجلـدا، 992/2، ابـن المقـري، اسـماعيل بـن أبي بكـر (ت738هـ/2341م): شرح الفريـدة الجامعـة للمعـاني الرائعـة، تحقيـق: عبدالرحمـن الحضرمـي، وزارة الإعـلام والثقافـة، صنعـاء، 5891م، ص15.
  - (26) المقصود به الطواشي أمين الدين أهيف، ينظر: الخزرجي، العقود اللؤلؤية 741/2.
    - (27) ابن الديبع، قرة العيون، ص773،، وينظر: الخزرجي، العقود اللؤلؤية 741/2.
    - (28)نفس المصدر 841/2، وينظر: أسامة حماد، مظاهر الحضارة الإسلامية، ص461.
      - (29) ابن الديبع، قرة العيون، ص293.

- (30)أسامة حماد، مظاهر الحضارة الإسلامية، ص461، وينظر: ابن الديبع، ص ص493-593.
- (31)عن تلك الأضرار والمشقة ينظر: الأشرف اسماعيل، فاكهة الزمن، 696/2، ابن الديبع، قرة العيون، ص773، السبيعي، الدولة الرسولية، ص351.
  - (32) أسامة حماد، مظاهر الحضارة الإسلامية، ص161.
- (33)للاطلاع على طبيعة النظام المالي، ينظر: مجهول، نور المعارف في نظم وقوانين وأعراف اليمن في العهد المظفري الوارف، ج، تحقيق: عبدالرحيم جازم، المعهد الفرنسي للآثار الشرقية، صنعاء، 3002، (مقدمة التحقيق).
  - (34) السبيعي، الدولة الرسولية، ص551.
  - (35)أسامة حماد، مظاهر الحضارة الإسلامية، ص161.
- (37)للاطلاع على نماذج من تلك المصادرات والمحاسبات، ينظر: ابن عبدالمجيد، بهجة الزمن، ص201 (تحقيق حجازي)، الخزرجي، العقود اللؤلؤية 552/1، 258، ابن الديبع، قرة العيون، ص493.
  - (38) العقود اللؤلؤية 552/1.
  - (39) تاريخ ثغر عدن، 122/2، وينظر: أسامة حماد، مظاهر الحضارة الإسلامية، ص361.
- (40) شكري، محمد سعيد، في التاريخ السياسي للدولة الرسولية، بحث منشور في كتاب ندوة الحياة العلمية والفكرية في عصر الدولة الرسولية، دار جامعة عدن للنشر، عدن، 3002م، ص63.
- (41)عن طبيعة النظام القضائي في تلك الفترة ينظر: أسامة حماد، مظاهر العضارة، ص671.
  - (42)نفس المرجع، ص281.
- (43) السبيعي، الدولة الرسولية، ص661، وينظر: الأشرف اسماعيل، فاكهة الزمن 966/2. ابن الديبع، قرة العيون، ص413.
- (44)ينظر: الخزرجي، موفق الدين علي بن الحسن (ت218هـ/9041م)، العسجد المسبوك فيمن ولي اليمن من الملوك، مخطوطة مصورة، نشر وزارة الإعلام والثقافة، صنعاء، 1891م، ص883، ابن عبدالمجيد اليماني، ص301، أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص191.

- (45)أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص ص291-391، وينظر: بامخرمة، تاريخ ثغر عدن، 511/2.
  - (46)الخزرجي، العقود اللؤلؤية 171/1
  - (47) السبيعي، الدولة الرسولية في عصر المجاهد، ص661.
    - (48) الخزرجي، العقود اللؤلؤية 51/1.
    - (49)بامخرمة، تاريخ ثغر عدن، 511/2.
  - (50)ينظر: ابن الديبع، قرة العيون ص393.، أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص591.
    - (51) ينظر الخزرجي، العقود اللؤلؤية 63/2.
  - (52) أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص291.، وينظر: الخزرجي، العقود اللؤلؤية 63/2.
    - (53)ينظر: بامخرمة، تاريخ ثغر عدن، 511/2.، السبيعي، الدولة الرسولية، ص661.
  - (54)أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص291، وينظر: الخزرجي، العقود اللؤلؤية 63/2.
    - (55)نفس المصدر 51/2.
    - (56) بامخرمة، تاريخ ثغر عدن، 511/2.
    - (57)ينظر: أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص391.
      - (58)نفس المرجع، ص291.
      - (59) ينظر: ابن منظور، لسان العرب، 062/7.
- (60)أسامة حـماد، مظاهـر الحضارة، ص891، وينظـر: الأشرف اسـماعيل، فاكهـة الزمـن، 716/2.
  - (61) العقود اللؤلؤية 1/612
  - (62) السبيعي، الدولة الرسولية، ص661، وينظر: الأشرف اسماعيل، فاكهة الزمن 716/2.
    - (63) تاريخ ثغر عدن 541/2، وينظر: الخزرجي، العسجد المسبوك، ص163.
- (64)ينظر: الجندي، محمد بن يوسف بن يعقوب (ت237هـ/2331م)، السلوك في طبقات العلماء والملوك، ج2، تحقيق: محمد بن علي الكوع، مكتبة الإرشاد، صنعاء، 495م، ص495، الأشرف اسماعيل، فاكهـة الزمن 716/2.
  - (65)قرة العيون، ص933.، وأسامة حماد، ص891.
  - (66) ابن الديبع، قرة العيون، ص093، أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص891.
    - (67) ابن الديبع، قرة العيون، ص930 هامش التحقيق.
- (68)ينظر: الخزرجي، العقود اللؤلؤية 83/2، أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص ص891-199.
  - (69) السبيعي، الدولة الرسولية، ص761، وينظر: الأشرف اسماعيل، فاكهة الزمن، 407/2.

- (70) العقود اللؤلؤية 821/2.
- (71)قرة العيون، ص853.، وينظر: السبيعى، الدولة الرسولية، ص761.
  - (72)العقود اللؤلؤية 932/2.
  - (73)ينظر: ابن الديبع، قرة العيون، ص223، 743.
    - (74) ثغر عدن، 122/2.
    - (75)(\*) مادة مخدرة.
  - (76)(\*\*) وردت هذه الكلمة بهذا الرسم ويقصد بها شيئاً.
    - (77)الخزرجي، ص004.
- (78) ينظر: ثغر عدن 122/2، أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص361.
- (79) العقود اللؤلؤية 522/2، وينظر: الحبشي، عبدالله محمد، الصوفية والفقهاء في اليمن، مكتبة الجيل، صنعاء، 6791م، ص811.
- (80)ينظر: مؤلف مجهول (عاش في ق01هـ/ق41م): تاريخ الدولة الرسولية، تحقيق: عبدالله محمد الحبشي، دار الجيل، صنعاء، 4891م، ص021، الخزرجي، العقود اللؤلوية 892/1.
  - (81) ابن الديبع، قرة العيون، ص ص333-433، وينظر: نفس المصدر، ص493.
    - (82) العقود اللؤلؤية، 551/1.
  - (83)ابن الديبع، قرة العيون، ص343.، وينظر: الخزرجي، العقود اللؤلؤية 952/1.
- (84)ينظر: الحميدي، يوسف بن عبدالعزيز، الملك الأفضل الرسولي، جهوده السياسية والعلمية، أطروحة دكتوراه، جامعة أم القرى، 8002م، ص621.
  - (85) بهجة الزمن، ص412 (تحقيق الحبشي).
    - (86) العقود اللؤلؤية 212/1.
- (87) ابن حاتم اليامي، بدر الدين محمد (ت بعد 207هــ/2031م)، السمط الغالي الثمن في أخبار الملوك من الغُز باليمن، تحقيق ركس سمث، جامعة كمبردج، لندن، 4791م، ص592.
  - (88)مؤلف مجهول، ص37.
- (89) ابن الديبع، قرة العيون، ص003، وينظر: بركات، الصلات الحضارية بين اليمن والبلاد الإسلامية، ص02.
- (90) ينظر: الخزرجي، العقود 2051، الحبيشي، عبدالرحمن بن محمد (ت287هـ/0821م)، تاريخ وصاب: الاعتبار في التواريخ والآثار، تحقيق: عبدالله محمد الحبشي، مركز الدراسات والبحوث، صنعاء، 9791م، ص902.

- (91) ينظر: أسامة حماد، مظاهر الحضارة، ص581.
  - (92)الحبيشي، الاعتبار، ص902.
- (93)عـن تلـك الصـور، ينظـر: الخزرجـي، العقـود اللؤلؤيـة 352/1، 552، 572، 772، ابـن الديبـع، قـرة العيـون، ص013، 423.

# المجاورون بالمدينة في العهد المملوكي ودورهم في الحياة العامة كما جاء في كتاب «التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة» للإمام السخاوي

طالب دراسات عليا- ماجستير - قسم التاريخ -كلية الآداب - جامعة الملك سعود المملكة العربية السعودية

# المستخلص:

أ خاله السعيد

تروم هذه الدراسة الكشف عن الأدوار التي اضطلع بها الوافدون على المدينة المنورة من مختلف الأقطار الإسلامية، أو من يُطلق عليهم بالمحاورين، في العهد المملوكي (648 - 923هـ/1250 - 1517م)، وذلك من خلال استقصاء ما ورد في كتاب «التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة» للإمام شمس الدين السخاوي (ت 902هـ/1497م). ويتضح من مطالعة أحوال المجاورين إبان تلك الفترة أنهم لم يجدوا كبير عناء في الاندماج في مجتمعهم الجديد والتعايش مع أهله، وبخاصة أن طائفة كبيرة من أولئك المجاورين قد أفنوا عواماً طوال في المدينة المنورة على ساكنها أفضل الصلاة والتسليم، بل أن بعضهمقد انقطعوا عن منابتهم وأوطانهم ليقضوا ما تبقى من أعمارهم في المدينة المنورة. ويقوم منهج الدراسة على جمع لمادة العلمية الخاصة بحياة المجاوريين في كتاب «التحفة اللطيفة» في العهد المملوكي، ثم دراستها وتحليلها ونقدها بموضوعية، وذلك من خلال تطبيق المنهج التاريخي الوصفي والتحليلي. وتنبع أهمية هذه الدراسة من شح الدراسات - بحسب ما توصل إليه الباحث - التي تناولت حياة وجهود أولئك المجاورين بالمدينة، فضلاً عن الحاجة إلى تسليط الضوء على دور هذه الشريحة الاجتماعية والتعرف على ما إذا كان لها إسهامات في إثـراء الحيـاة العامــة هنــاك. ولقــد خلصـت الدراســة إلى أن المجاوريــن كانــوا أفــراداً فاعلىن وعناصر نشطن، وكانت لهم إسهاماتهم الماركة وجهودهم الحثيثة في مختلف مناشط الحياة الدينية والعلمية والاجتماعية والاقتصادية.

كلمات مفتاحية: المجاورون، المدينة المنورة، الإمام السخاوي، التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة، العهد المملوكي.

#### Abstract:

This study aims to reveal the roles played by the arrivals to AlMadinahAlmonawarafrom various Islamic countries, or those who are called AlMujaoureen, during the Mamluk era (648-923 AH/1250- 1517AD), by examining what was mentioned in

the book "Altuhfa Allatifah fi Tarikh Almadinah Alsharifah" by Alimam AlSakhawi (d. 902 AH / 1497 AD). The study method is based on collecting the scientific material on the lives of AlMujaoureen in the book "Altuhfa Allatifah" in the Mamluk era, then studying, analyzing and criticizing it objectively, through the application of the historical, descriptive and analytical method. The importance of this study stems from the scarcity of studies - according to what the researcher found - that dealt with the lives and efforts of those AlMujaoureen, as well as the need to shed light on the role of this social segment and to identify whether it has contributions to enriching public life there. The study concluded that AlMujaouareen were active individuals, and they had their blessed contributions and unremitting efforts in the various activities of religious, scientific, social and economic life.

Keywords: AlMujaoureen, AlmadinahAlmonawara, Alimam AlSakhawi,Altuhfa Allatifah fi Tarikh Almadinah Alsharifah, Mamluk era

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الأولين والآخرين، نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، ومن سار على دربه، واهتدى بهديه إلى يوم الدين... أما بعد:

أصبحت المدينة المنسورة منذ الهجرة النبوية المباركة موئلاً للدين، وموطناً للمسلمين، ومشكاة للدعوة، ومنطلقاً للفتح. ومنذ ذلك الحين وحتى اليوم، باتت أفئدة المسلمين متعلقة بها، وأبصارهم شاخصة إليها. واسم المدينة غلبعلى مدينة رسول الله ، حتى صار علماً عليها عند الإطلاق<sup>(1)</sup>، ولقد وردت تسميتها في القرآن الكريم بهذا الاسم في أربع آيات، منها قول الحق تبارك وتعالى: {ما كان لأهل المدينة ومن حولهم من الأعراب أن يتخلفوا عن رسول الله ولا يرغبوا بأنفسهم عن نفسه... الآية (2) وقد بالغيض المؤرخين في تعداد أسمائها، حتى أوصلها السمهودي إلى أربعة وتسعين بعض المؤرخين في تعداد أسمائها، حتى أوصلها السمهودي إلى أربعة وتسعين السما، منها ما صح في النصوص، ومنها ما كان اجتهاداً من العلماء، فمن جملة أسمائها نذكر مثلاً لا حصراً: يثرب، أكّالة القرى، الجابرة، الحبيبة، دار الأخيار، ذات الحرار، ذات النخل، سيدة البلدان، الشافية، طابة، طَيْبَة، العذراء، القاصمة، قبة الإسلام، المحفوظة، مدخل صدق، المرزوقة، وغيرها كثير (3).

ولقد انعقد الاتفاق بين أمة الإسلام على تفضيل مكة المكرمة والمدينة المنورة على سائر بلدان الدنيا، ولكنهم اختلفوا في أيهما أفضل؛ فذهب عمر بن الخطبات وابنيه عبيدالليه- رضي الليه عنهمنا – والإمنام ماليك بين أنيس وأكثير المدنيين إلى تفضيل المدينة (4). وأحسن بعضهم فقال: محل الخلاف في غسر الكعبة الشريفة، فهي أفضل من المدينة ما عدا ما ضمَّ الأعضاء الشريفة إجماعاً (5). وهناك أحاديث شريفة كثيرة اشتملت على شيء من مناقب المدينة النبوية وإبراز مكانتها وذكر بركتها وبيان حرمتها. فمن فضائل المدينة المنورة أنها تنفى الخبيث من الناس ومن كان في قلبه دغيل، فلا يمكث في طيبة إلا الطيبين، وفي هذا يقول رسول الله ﷺ في المدينة: «أُمرت بقرية تأكل القرى، يقولون: يثرب، وهي المدينة، تنفى الناس كما ينفى الكبر خبث الحديد (6)». وأخبرنا ﷺ أن المدينة محفوظة بمشيئة الله من الطاعون والدجال، حيث قال: «على أنقاب المدينة ملائكة، لا يدخلها الطاعون ولا الدجال<sup>(7)</sup>». ودعا النبي ﷺ ربه بحصول البركة ومضاعفتها لأهل المدينة، بمثلي ما جعل في مكة المكرمة، فقال: «اللهم اجعل بالمدينة ضعفى ما جعلت بمكة من البركة (8)». وتوعد ﷺ كل من أراد المدينة وأهلها بسوء بالهلاك، فقال: «لا يكيد أهل المدينة أحد إلا انماع كما ينماع الملح في الماء (٩)». ومن الفضائل التي تسمو بها المدينة على باقي المدن، أن رسول الله الله على وحضٌّ وحضٌّ في أكثر من موضع على البقاء فيها والصبر على شدائدها وضيق العيش فيها، لما في ذلك من حصول الخيرات والبركات لساكنها، ولا نجد مدينة أخرى غير المدينة حظيت بمثل هذا الشرف. فمن الأمثلة على ذلك، قوله ولا يصسر على لأوائها وشدتها أحد إلا كنت له شهيداً أو شفيعاً يـوم القيامـة)10(«. وأخبر النبي النبي الصحابه أنه سيأتي على الناس زمان تُفتح فيه بلدان أنعم عيشاً وأوفر رزقاً وأكثر رخاءً من المدينة المنورة، فيتحول إليها من مدينة الرسول رجال بأنفسهم وعشائرهم طلباً لحظهم من الدنيا الفانية، وهم لا يعلمون أنهم بذلك قد فوّتوا على أنفسهم خيراً كثيراً، فقد جاء عنه ﷺ أنه قال: «المدينة خير لهم لو كانوا يعلمون. لا يدعها أحد رغبة عنها إلا أبدل الله فيها من هو خس منه، ولا يثبت أحد على لأوائها وجهدها، إلا كنت له شفيعاً أو شهيداً يوم القيامة (11)». فالمدينة بذلك هي خير مكان ينزل به الإنسان، فمن أراد الله به خيراً جعلها له مستقر، ومن تحوّل عنها رغبة في غيرها فقد خاب وخسر، وأما هي فيسوق الله إليها من هو خير منه وأحـق بهـا<sup>(12)</sup>.

إن مكانـة المدينـة الروحيـة، وقيمتها التاريخيـة، جعلتها قبلـة لطالبـين

الفوز بسكناها، وقاصدين السعادة بمجاورتها، فإليها هاجر سيد الآنام، وفيها قامت دولة الإسلام، ومنها انطلقت حركة الفتوح المباركة، وتحت ثراها يرقد جسد رسول الله الزكي الطيب الطاهر وأجساد أكثر أصحابه الكرام. ولقد اجتنبت المدينة إليها، نظير ما اجتمع فيها من الفضائل، منذ عهود مبكرة، جموعاً غفيرة من المحبين المشتاقين، الذين قدموا إليها من مشارق الأرض ومغاربها، طلب مجاورتها والاستظلال بأفيائها وتنسم نسائمها، وهؤلاء من يقال لهم المجاورين.

إن المجاورين، ويقال للفرد منهم: مجاور أو نزيل، هم من أخلاط شتى، فمنهم الغنى والفقير، ومنهم العالم والطالب. والمجاورون ينصدرون من أوطان مختلفة، فمنهم المصرى والشامي والمغربي والأندلسي واليماني والعراقي والفارسي والبخاري والهندي، وغيرهم. وأما ما يخص مدة المجاورة، فليس لها حداً زمنكً؛ فالمحاورة قد تقصر أو تطول، وقد تكون لمرة وإحدة أو لعدة مرات، وذلك بحسب رغبة المجاور وظروف، فبعضهم يقيم في المدينة شهوراً، وبعضهم يبقى فيها أعواماً، وبعضهم يطوى فيها ما بقى له من صفحات عمره. وستقوم هذه الدراسة بتسليط بعض الضوء على أحوال المجاورين بمدينة الرسول عليه أفضل الصلوات والتسليم؛ بقصد التعرف على ما إذا كانوا قد اختاروا العيش في عزلة عن المجتمع المدنى أو اختاروا الاندماج فيه والتفاعل معه، وما إذا كانت لهم مشاركات تُشكر وآثار تُحمد في الحياة الدينية والعلمية والاجتماعية والاقتصادية، إبان العصر المملوكي، أي في الفترة الممتدة من منتصف القرن السابع وحتى أوائل القرن العاشر الهجرى. وسيكون كتاب «التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة» للإمام شمس الدين محمد بن عبدالرحمن السخاوي (ت 902هـ/1497م)، بما حواه بين دفتيه من بعض التراجم لأولئك المجاورين، المصدر الوحيد الذي ترتكز عليه هذه الدراسة ومنه تستمد مادتها. وتأتى هذه الدراسة ضمن سلسلة من الدراسات المعاصرة التى أخذت على عاتقها مهمة استنطاق أحوال المجاورين والتعرف على آثارهم في بلاد الحرمين؛ ولكن ما يميّز هذه الدراسة من غيرها أنها جعلت من كتاب الإمام شمس الدين السخاوي مصدراً لها ومداراً لبحثها، بجانب أنها لن تقف عند حدود الأدوار العلمية للمجاورين فحسب، بل ستمتد إلى استطلاع أدوارهم الدينية والاجتماعية والاقتصادية. وتحقيقاً للهدف من هذا البحث، فقد تم تبويب الدراسة إلى مقدمة وخاتمة وبينهما مبحثين. فالمبحث الأول يضم مطلبين: أولهما يعطى ومضات من الحياة العلمية للإمام السخاوي، وثانيهما يحوى توصيفاً لكتابه المذكور آنفاً، من حيث أجزائه وفائدته وموضوعه وموارده ومنهجه. أما المبحث الثاني فينقسم إلى أربعة مطالب: فالمطلب الأول يستعرض شيئاً من جهود أولئك المجاورين في خدمة الحياة الدينية من خلال تقلد عدد من الوظائف الدينية، مثل: الإمامة، والخطابة، والأذان، والإفتاء، والقضاء. أما المطلب الثاني فيبيّن بعضاً من جهود المجاورين البارزة في الدفع بالحركة العلمية إلى الإمام، كما نجده في قيامهم ببناء المدارس، والتصدي للتدريس، والاشتغال بالتأليف، وما يشبه ذلك من أعمال. وأما المطلب الثالث فيكشف النقاب عن شيء من الأعمال الخيرية التي تطوع بها المجاورون طلباً لرضوان الله وأملاً في مثوبته وغفرانه، مثل: العطف على الفقراء وإكرامهم، وبناء الأربطة، وحفر الآبار، ومداوة المرضى. ويتناول المطلب الرابع والأخير الأعمال الاقتصادية التي قام بها أولئك المجاورون بالدينة، كاشتغالهم بالتجارة، أو احترافهم لنساخة، أو غيرهما من الأعمال الأخرى.

# أولاً: لمحة من حياة السخاوي وكتابه التحفة اللطيفة:

كما تقدم ذكره في مقدمة الدراسة، فإن المبحث الأول سوف يتضمن نبذة مختصرة من سيرة الإمام شمس الدين السخاوي العلمية، تشمل: اسمه ومولده، تعليمه وشيوخه، مصنفاته، عصره، ثم وفاته. ويعقب ذلك تعريف بموضوع وموارد ومنهج كتاب «التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة». أ. لمحة من حاة السخاوي:

#### 1.اسمه ومولده:

هـو الشـيخ الإمـام، العلاّمـة المسـند، الحافـظ المتقـن، المـؤرخ، محمـد بـن عبدالرحمـن بـن محمـد بـن أبـي بكـر بـن عثمـان بـن محمـد السـخاوي بشـمس الأصـل، القاهـري المولـد والنشـأة، الشـافعي المذهـب، ويُلقـب السـخاوي بشـمس الديـن، ويُكنـى بأبـي عبداللـه، وبأبـي الخـير (14). وقـد يُقـال لـه أحيانـاً البغـدادي، ولعـل سـبب ذلـك أن أجـداده الأوائـل كانـوا مـن بغـداد، ثـم أن أسرتـه نزلـت مـصر واتخـذت مـن سـخا مسـكناً لهـا، وفي سـخا وُلـد جـده محمـد، الـذي قـدم بـع أن كبر إلى القاهـرة فقطنهـا، ووُلـد لـه فيهـا عـدة أولاد (15). وقـد يُقـال للإمـام السـخاوي الغـزولي، وذلـك نسـبة إلى مهنـة الغـزل التـي كان والـده وجـده يعمـلان بهـا (16). وأمـا مولـده، فقـد وُلـد السـخاوي في ربيـع الأول مـن سـنة 831هـ/ 1428م في حارة بهـاء الديـن قراقـوش بالقاهـرة، وفيهـا نشـأ وتلقـي علومـه (17).

#### 2. تعليمه وشيوخه:

ينتمي الإمام السخاوي إلى أسرة علمية عريقة، فأبوه، وجده، وبعض أعمامه وأخواله من العلماء الذين اشتهروا في أماكنهم، لذا كان من الطبيعي أن يقف آثارهم ويطأ مواقع أقدامهم منذ طفولته. ولقد حفظ الإمام السخاوي

القرآن الكريم وهو صغير، وصلّى به في شهر رمضان الكريم (18). وحفظ «عمدة الأحكام»، و»التنبيه»، و»المنهاج»، و»ألفية ابن مالك»، و»ألفية العراقي»، وغالب «الشاطينة»، و»النخية»، وغيرها كثير (19). وبيرع في الفقيه، والعربية، والقيراءات، والحديث، والتاريخ، وشارك في الفرائض، والحساب، والميقات، والتفسير، وأصول الفقه، وغيرها (20). وكان الإمام السخاوي منذ صغره كدوداً في طلب العلم، فقد جلس إلى جمع غفير من الشيوخ والعلماء، وأذن له غير واحد بالإفتاء والتدريس والإملاء (21). ويأتى على رأس شيوخ السخاوى وأشهرهم شيخ الإسلام وإمام الأئمة أبو الفضل بن حجر العسقلاني، حيث قرأ عليه السخاوي كثيراً، وسمع عليه ولازمه أشد الملازمة، وسمع من لفظه أشياء كثيرة، وحمل عنه أكثر تصانيفه، وأذن له في الإقراء(22). وأخير السخاوي في ترجمته المطولة لنفسـه في كتابه الضوء اللامع، والتي جاءت في أكثـر من ثلاثين صفحة، أنـه أخذ عمن هب ودب، ودرج ودحرج، حتى بلغت عدتهم زهاء ألف ومائتين (23)، نذكر منهم مثلاً لا حصراً: العزبن الفرات (ت 851هـ/1448م)، وبرهان الدين ابن خضر (ت 852هـ/1449م)، والزين السندبيسي (ت 852هـ/1448م)، والزين رضوان العقبى (ت 852هـ/1448م)، وعز الدين عبدالسلام البغدادي (ت 859هـــ/1455م)، و وابن الديري (ت 867هــ/1463م)، وعلـم الدين ابن البلقيني (ت 868ه/1463م)، والشرف المناوي (ت 871هـ/1467م)، والتقيي الشمني (ت 872هــ/1467م)، وابين أسيد (ت 872ه/1468مــ)، وابين إميام الكامليـة (ت 874هـــ/1470م)، وأبي الـبركات الحنبــلي (ت 876هـ/1471مـــ)، وابن قطلوبغا قاسم الحنفى (ت 879هـ 1474م)، وآخرين مما يطول ذكرهم ويعز حصر هــم <sup>(24)</sup>.

## 3.مصنفاته:

شرع الإمام السخاوي في التأليف قبل أن يكمل العشرين من عمره (25). وكان رحمه الله كثير الكتب، غزير التأليف، وله ما يربو على مائتي مصنف ومنها ما يبلغ العشرة الأجزاء. ولقد كتب الإمام السخاوي في كثير من أبواب المعرفة، مثل: علوم الحديث، والفقه، والتراجم، والتاريخ، واللغة، والأدب، وغيرها من العلوم. ووجدت مؤلفات الإمام السخاوي، التي طاف بعضها الأقطار وأطبقت الآفاق، الثناء والتقريظ ممن عاصره من أهل العلم، وممن جاء بعدهم. ومن أشهر مؤلفاته، نذكر مثلاً: «فتح المغيث بشرح ألفية الحديث»، و»المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة»، و»القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع»، و»الأصل والأصيل في تحريم النقل من التوراة والإنجيل»، و»عمدة المحتج في حكم الشطرنج»، و»الضوء اللامع لأهل

القرن التاسع»، و»التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة»، و»الجواهر والدرر في ترجمة شيخ الإسلام ابن حجر»، و»التاريخ المحيط»، و»ملخص تاريخ الديمن»، و»المنتقى من تاريخ مكة» للفاسي، و»الفوائد الجلية في الأسماء النبوية»، و»الفخر العلوي في المولد النبوي»، و»الإيناس بمناقب العباس»، «رجحان الكفة في بيان أهل الصفة»، و»القول المتين في تحسين الظن بالمخلوقين» (26).

عاش الإمام السخاوي في ظل عصر الدولة المملوكية الجركسية أو البرجية، والتي بسطت نفوذها على مصر وبلاد الشام والحجاز في الفترة الممتدة من سنة (784 – 923هـ / 1382 – 1517م). ولقد عاصر الإمام السخاوي اثني عشر سلطاناً مملوكياً، أولهم السلطان الأشرف أبو النصر سيف الدين برسباي (825 – 841هـ/ 1422 – 1438م)، وآخرهـم السلطان الناصر أبو السعادات محمد بن قايتباي والذي تسلطن مرتين آخرهما (902 – 904هـ/ 1497 – 1498م). وكان الإمام السخاوي على صلة طيبة ببعض أولئك السلاطين. ففي ترجمتــه للســلطان الظاهــر أبــى ســعيد جقمــق العلائــى (842 – 857هـــ/1438 – 1453م) في كتابه الضوء اللامع، قال السخاوى: «... وقد اجتمعت به مراراً وأهديت إليه بعد وفاه شيخنا [الإمام ابن حجر العسقلاني] بعض التصانيـف وأنعـم هـو عـلى بمـا ألهمـه اللـه بـه وصـار يكثـر مــن الترحـم على شيخنا والتأسف على فقده بل سماه أمس المؤمنس...»(27). وبالمثال، فقد كان الإمام السخاوى مكيناً عند السلطان الأشرف أبى النصر قايتباي المحمودي (873 – 901هـــ/1468 – 1495م)، فقـد صنّـف لــه عـدة مصنّفــات وقرأ عليه بعضها. يقول السخاوي في ترجمته المطولة لهذا السلطان: «... وقد أشرت إليه في مقدمات عدة كتب وصلت إليه من تصانيفي كرفع الشكوك بمفاخر الملوك والقول التام في فضل الرمى بالسهام... وقد تكرر جلوسي معه وأكثر في غيبتي بما يشعر بالميل منّ الكلمات المبدعة...» (28). وأمـــا تصانيف السخاوي، فهي على سمو مكانتها وطيب ذكرها وجلال أثرها، تبدو مثل مؤلفات علماء زمانه، خالية من نفحة التجديد، وخاوية من روح الإبداع،

5.وفاته: وقع اختلاف بين المؤرخين في مكان وزمان وفاة الإمام السخاوي<sup>(29)</sup>، وأكثر المترجمين على أنه توفي بالمدينة المنورة، في مجاورته الأخيرة بها. وصلي على جثمانه بعد صلاة الصبح بالروضة الشريفة، ووُقف بنعشه تجاه الغرفة

لا لضعف أو قصور في مؤهلات الإمام الجليل وقدراته، وإنما هي انعكاس لذلك العصر الذي عاش في ظلاله، وهو عصر تقليد لا تفكير، واجترار لا إبداع.

الشريفة، ودُفن بالبقيع بجوار مشهد الإمام مالك بن أنس، وكانت جنازته حافلة، رحمه الله رحمة واسعة (30). وزعم ابن طولون في مفاكهة الخلان أن الإمام السخاوي توفي بمكة (31)، ونقله عنه الغزي في الكواكب السائرة (32).

واخترمت المنية الإمام شمس الدين السخاوي في سنة اثنتين وتسعمائة، وعلى ذلك أكثر المترجمين له، كالعيدروس (33) وابن العماد (43) والشوكاني (35) وذكر الغزي في الكواكب السائرة أنه رأى بخط بعض أهل العلم أن السخاوي توفي سنة خمس وتسعين وثمانمائة، ثم تعقبه بقوله: «وهو خطاً بلا شك، فإني رأيت بخط السخاوي على كتاب «توالي التأنيس بمعالي ابن الريس» الشافعي للحافظ ابن حجر أنه قرئ عليه في مجالس آخرها يوم الجمعة ثامن شهر محرم سنة سبع وتسعين وثمانمائة بمنوله من مدرسة السلطان الأشرف قايتباي بمكة المشرفة، ورأيت بخطه أيضاً على الكتاب المذكور أنه قرئ عليه أيضاً بالمدرسة المذكورة في مجالس على الكتاب المذكور أنه قرئ عليه أيضاً بالمدرسة المذكورة في مجالس أخرها يوم الأربعاء ثامن عشر شهر ربيع الأول سنة تسعمائة... (36)».

وقد تأسف الناس على موته، ورثوه، ومن ذلك رثاء تلميذه الشمس التونسي له في قصيدة من نحو سبعين بيتاً، يقول في مطلعها:

رثاك علينا يا سخاوي واجب ولكن دهتنا عنك منك المصائب ويقول في آخرها:

لئن غربت شمس السخاوي في الثرى فكل بدور العالمين غوارب<sup>(37)</sup> ب.التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة:

يعتبر هذا الكتاب من آخر مصنفات الإمام السخاوي قبل وفاته بقليل، وذلك لأنه ضمّنه حوادث متأخرة تعود إلى سنة وفاة المؤلف، أي سنة اثنتين وتسعمائة. ولقد ألّف السخاوي كتابه المذكور أثناء إقامته بمدينة الرسول – على ساكنها أفضل الصلاة والتسليم – في مجاورته الأخيرة بها.

وكتاب «التحفة اللطيفة» عبارة عن تراجم لأهل المدينة المنورة، ولمن قطنها من الغرباء ولو كان سنة واحدة، من القرن الأول إلى مستهل القرن العاشر الهجري. يقول الإمام السخاوي في مقدمة كتابه: «توجهت لبيان أحوال أهل طيبة المشار إليها، والمخصوصة بالمزيد من الفضائل المنبه عليها، وألحقت فيهم من تخلف عن طريقهم، ولم يتعرف على ما أنعم الله به عليه، ولا تبعهم في توفيقهم... بل لم أقتصر على هؤلاء، حيث ذكرت من قطنها من الغرباء ولو سنة، بشرط أن يكون درَّس فيها أو ذكرت من قطنها من الغرباء والوسنة الواضحة الحسنة...»(38). وأضاف الإمام السخاوي إلى تراجمه طائفة من الملوك والأمراء الذين كان لهم أيادي

بيضاء على المدينة وساكنيها دون أن يتشرفوا بزيارتها، وفي هذا يقول السخاوي: «ولم ألتزم في المعمرين فمن بعدهم: كونهم سكنوها، فضلا عن أنهم من أهلها. بل ذكرت منهم من لم يطأ لحزنها وسهلها، أو وطئها خدمة بزائد العزم والهمة، كالجلال أبي الفوارس شاه شجاع، والجواد الجمال الأصبهاني الرباني بلا نزاع، والسلطان السعيد النور الشهيد، وأضرابهم ممن شغف بإسداء الإحسان إلى قاطن تربتها. وعرف بإسبال ذيل الامتنان إلى واطئي رحبتها، اقتداء بالمجد صاحب هذه العبارة، واهتداء بلباس من شمله السعد بما تضمنته الاشارة…» (قو).

هذا ما كان يخص موضوع كتاب «التحفة اللطيفة». وأما الغاية من وضعه لهذا المصنف، فإن الإمام السخاوي يقول: «وكان مما حداني على هذا الجمع، الذي تقر به العين، ويصغى إليه صحيح السمع أنى لم أجد فيه مصنف يشفى الغليل، وينفى الجهل باتضاح المقال والتعليل، مع مسيس الحاجة إليه، والتنفيس به عن المكروب، حيث لم يجد في ذلك ما يعتمد عليه. هذا، وقد أفردوا أهل كثير من البلدان – كبغداد، والشام، ومصر، وأصبهان - إلى غيرها مما يطول بذكره في هذا البيان، مع كون هذه أحق بالتنويه، وأصدق في الوجاهة والتوجيه» (40). وعلى جرى عادة أهل التراجم، فقد وضع الإمام السخاوي كتابه على حروف المعجم، تسهيلاً للقارئ أو الباحث للاستفادة منه والانتخاب، مراعياً في ذلك الترتيب في الآباء والأجداد، ثم أردف الأسماء بالكني وبالأنساب ونحوها، ثم بالنساء. وابتدأ السخاوي كتابه بسيرة رسول الله ﷺ، وراعى أن تكون مختصرة ونافعة معتبرة. ثم أردفها بإشارة مختصرة للغاية تشتمل على ما اشتمل عليه المسجد النبوي الشريف من: الحجرة والروضة الشريفتين، والكسوة والسواري والأبواب والمنابر ونحوها، وما زيد من أروقته ووسعه، إلى أحكام حرمته وتعظيم جهاته، ومن تولى خدمته من الأئمة والخطياء والقضاة والنظار والمحتسيين والرؤساء والفراشين والخدّام. كما ألقى الإمام السخاوي الضوء على أماكن أخرى بالمدينة تُزار من المساجد والآبار، وما في البقيع من المشاهد المشهورة، وما بجوانبه من المدارس والربط والمطاهر وأماكن المرضى. ومن الملاحظ أن حجم الترجمة لا صلة له بشهرة المترجم له؛ فربما أعطى الإمام السخاوي لشخص مغمور من المساحة ما لم يعطها لشخص مشهور، فهذا الخليفة عمر بن الخطاب لا تتجاوز صفحات ترجمته أكثر من صفحة ونصف، بينما نال آخرون دون الفاروق منزلة وأقل منه شهرة صفحات أكثر، وحسناً فعل الإمام السخاوي! فالخليفة عمر، وغيره من مشاهير الصحابة والخلفاء والأمراء، أخبارهم مشهورة ومآثرهم مسطورة، وأما غيرهم من أهل المدينة ومجاوريها فهم في حاجة إلى تراجم مطولة تُعرّف بهم وتروي بعضاً من أخبارهم. وبخلاف المُتَرجمين الذين عاصرهم الإمام السخاوي بالمدينة المنورة وخالطهم أثناء مجاوراته بها، فإنه استعان بما يزيد على أربعة وسبعين كتاباً صنَّفها رجال سبقوه ليكتب عن أولئك الذين عاشوا في المدينة أو نزلوها قبله (41). ومن جملة المصادر التي استفاد منها الإمام السخاوي، نذكر مثلاً: صحيح البخاري للإمام البخاري، والثقات لابن حبان، وتاريخ أصبهان لأبى نعيم الأصبهاني، والاستيعاب في معرفة الأصحاب لابن عبد البر، وتاريخ دمشق لابن عساكر، والمنتظم لأبي فرج ابن الجوزي، وبغية الطلب في تاريخ حلب لابن العديم، وميزان الاعتدال لشمس الدين الذهبي، وتاريخ المدينة المنورة لأبي محمد بن فرحون، والعقد الثمين في تاريخ البلد الأمين لتقى الدين الفاسي، والإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر العسقلاني، وغيرها كثير. ولقد راعي الإمام السخاوي الأمانة في الإشارة إلى مصادره المتنوعة، ولكنه لم يفرض على نفسه منهجاً محدداً في النقل عن غيره. ففي بعض الأحيان، يكتفى السخاوي بذكر شهرة صاحب المصدر، وأحيانــاً يذكَّـر اســمه كامــلاً، وأحيانــاً يذكــر اســّم الكتــاب دون صاحبــه، وأحيانــاً يذكر اسم المؤلف دون اسم كتابه؛ الأمر الذي يضع المرء في حيرة، خاصة وأن بعض المؤلفين كابن حبان أو الذهبي لديهم أكثر من مصدر اعتمد عليه الإمام السخاوي (42). وكان كتاب «التحفة اللطيفة» قد طُبع ونُـشر سنة 1376هـ لأول مرة على يد أسعد طرابزوني الحسيني الذي اشتهر بحبه وخدمته للتراث، وقديم له عميد الأدب العربى الدكتور طه حسين، وكتب ترجمة السخاوي وحواشي الكتاب الشيخ محمد حامد الفقي. ولقد اعتمد أسعد طرابزوني على نسخة مخطوطة تتضمن القسمين الأول والثّاني فقط، وأما القسم الثالث فقد كان حينها مفقوداً. وظل الكتاب يُطبع لعقود عدة منقوصاً من قسمه الثالث والأخر. وبفضل من الله وتوفيقه، فقد عثر مركز بحوث ودراسات المدينة المنــورة عــلى القســم الثالــث قبــل أكثــر مــن عــشرة أعــوام، وقــام المركــز مشــكوراً بتحقيقه تحقيقاً منهجياً وإصدار الكتاب في عشرة مجلدات (43). إن العثور على القسم المفقود من الكتاب فيه حفظ لجهد الإمام السخاوي نفسه من الضياع، وفيه خدمة جليلة للباحثين ومحبى التاريخ. ولا شك في أن هذه الدراسة سوف تجنى فائدة كبرى من اكتمال فصول الكتاب، لما في ذلك من سد لفجوة بارزة وإثراء ملحوظ لمادة البحث.ولعل من نافلة القول الإشارة إلى أن بعض تراجم المجاورين، وبخاصة تلك التي كان الإمام السخاوي ينقلها عن أبي محمد عبدالله بن فرحون المالكي (ت 769هـ/1367م)، فيها من التجاوزات

العقدية ما تتعارض مع النقل، ومن الشطحات الصوفية ما تتصادم مع العقل، مثل الادعاء بمعرفة الغيب، والتوسل بالنبي ﷺ، والاحتفال بالمولد الندوي، وتعظيم المشاهد، وما إلى ذلك من الضلالات. وعلى الرغم من أن الإمام السخاوي كان يقوم بعرض تلك الروايات نقلاً عن غيره، إلا أن المرء ليعجب من سكوته عنها ونقله لها دون أن يتعقب قائلها ويكشف عن تهافتها، وهو العالم الملتزم بالسنّة النبوية وضوابط الأثر، وصاحب القدم الراسخة في علوم الحديث، والأمثلة على ذلك كثيرة، وحسينا أن نسوق اثنين منها. ففى ترجمته لإبراهيم المغربي، يقول السخاوي: «وللناس فيه اعتقاد، وبعضهم يثبت له أخباراً بمغيبات وبوقوعها» (44). ونقل عن ابن فرحون، في ترجمته لسعادة المغربي: «واشتهر في زمانه بن إخوانه أنه من أرباب الخطوة، وممن تطوى له الأرض وأنه كان يتأهب لصلاة الجمعة بمكة، فري في المدينة يصليها ثم يرجع» (45). وعُرف عن الإمام السخاوي أنه كان يرى ضعف الأحاديث التي استدل بها الصوفية على جواز لبس خرقة التصوف، تلك الخرقة التي يُلبسها بعض مشايخ الصوفية مريديهم (46)، وبنوا عليها أحكاماً وأدواراً، إلا أنه مرَّ بذكر تلك الخرقة في كتابه «التحفة اللطيفة» عدة مرات من دون أن يبين موقف الدين من تلك الخرقة، بل أننا نحد الإمام السخاوي بمتثل لمطالب جماعة من أعيان الصوفية فيليس خرقتهم (<sup>47)</sup>! وعموماً، فإن الكلام في تلك المسألة يلزمه سطوراً كثيرة؛ وهو الأمر الذي سيخرج بنا عن مقصودنا، ويحيد بنا عن موضوعنا، ولكننا سقناها من باب الفائدة ليس أكثر.

# ثانياً: دور المجاورين في الحياة العامة:

لم يقبل المجاورون بالعيش في عزلة عن أهل المدينة، بل أنهم سرعان ما اندمجوا في مجتمعهم الجديد، وسطّروا حضوراً فاعلاً وأثراً ظاهراً في الحياة العامة فيها؛ وهو أمر تشهد به تلك الأدوار المتنوعة والإسهامات الطيبة التي اضطلع بها المجاورون على كافة الصعد المختلفة من دينية وعلمية واجتماعية واقتصادية. وسيعنى هذا المبحث باستجلاء بعض ملامح أدوار المجاورين في إثراء بعض جوانب الحياة العامة بمدينة الرسول إبان العصر المملوكي. وكما سلف القول، فسوف يُقسم هذا المبحث إلى أربعة مطالب، وهي: الدور الديني، والدور العلمي، والدور الاجتماعي، على الترتيب.

### أ.الدور الديني:

اجتذبت المدينة في العصر المملوكي بفضل ما حباها الله من مكانة دينية جليلة في قلوب المسلمين قاطبة جماً غفيراً من المجاورين. وكان جلّ

أولئك المجاورين من أهل الديانة والصيانة، ومن أصحاب الفضل والعلم، ولهذا فقد تصدى عدد كبير منهم للقيام بجملة من المهام الدينية على أكمل وجه وأحسن صورة.

لقد تقلد نفر غير قليل من المجاورين وظيفة القضاء، والقضاء من الولايات الدينية، بل هو من أعظمها وأجلّها (48). فهذا نزيل المدينة بدر الدين حسن بن أحمد القيسى (ت 751هـ/1350م) الذي اشتهر بصلابته ومهابته، وبشدته على الأمراء والأشراف، وبلغ في مكايدتهم حد الإفراط والإسراف (49). وقام تقى الدين عبدالرحمن بن عبدالمؤمن الهوريني القاهري (ت 760هـ/1358م) بقضاء المدينة أحسن قيام، وكان ذا هيبة عظيمة، وقيام في الحق، ونصرة للـشرع(50). ومن المجاورين القضاة البدر أبو إسحاق إبراهيم بن أحمد المخزومي (ت 775هـ/1373م) والـذي عُـرف بأنـه كان حاكمـاً متورعـاً، عـادلاً صارماً، عارفاً بالأحكام (51). وعُهد إلى الشهاب أحمد بن محمد الدمشقى (ت 813ه/1410م) قضاء المدينة مدة من الزمن أثناء مجاورته بها، وكان قد شغل منصب القضاء في عدد من ولايات الشام (52). واستقر الشمس أبو عبدالله محمد بن أحمد السخاوي (ت 895هـ/1489م) في قضاء طيبة سنيناً طويلة، وكان على طريقة حميدة من السياسة والتواضع والعفة والبشاشة ولين الجانب ونصرة كلمة الشرع(53). وهناك من المجاورين من ناب في القضاء مثل الشهاب أحمد بن محمد الصنعاني (ت 726هـ/1326م) وكذلك ناب في الحكم في بعض القضايا المغربي المالكي عبدالله بن عبدالله الدكاري (ت 806هـ/1404م)، ومما أُخذ علية تجرأوه على بعض العلماء، سامحه الله(55). وتولى معظم القضاة، الذين ذكرناهم والذين لم نذكرهم، الخطابة والإمامة. فالمذكور سلفاً تقى الدين عبدالرحمن بن عبدالمؤمن الهوريني القاهري (ت 760هـ/1358م) جمع بين القضاء والخطابة والإمامة، حتى أنه وُصف بأنه لم يرق المنبر من هو أحسن منه صورة (56). ونال القاضي البدر أبو إسحاق إبراهيم المخزومي (ت 775هـــ/1373م) المشار إليه أعلاه شرف الخطابة والإمامة بجانب القضاء، حيث عُرف عنه أنه كان إماماً عالماً وخطيباً بارعاً (57). وكذلك تولى الشهاب أحمد بن محمد الدمشقي (ت 813هـ/1410م) المذكور آنفاً الإمامة والخطابة بالمدينة إلى جانب القضاء (58). وناب بعض المجاورين في الخطابة والإمامة معاً، نذكر منهم برهان الدين إبراهيم بن مسعود الأربالي الأصل القاهري المولد والمنشأ (ت 745هـ/1344م)، والذي كان شيخاً مهيباً حسن السمت، مليح الشبيبة والشكل (59). وناب بعضهم في الإمامة فقط، مثل عبدالكريم بن عبدالمعـز الواسـطى (ت 741هـ/1341م)، والـذي كان للنـاس فيـه اعتقـاد زائـد،

حيث أمَّ بالمسجد النبوى مدة طويلة، نيابة عن جماعة من الأئمة (60). وجاور الشيخ العالم التونسي محمد بن على الوادياشي (ت نصو 750هـ/1350م) بالمدينة مراراً، وصلى بالناس التراويح في المسجد النبوي)61(. وخطب بعضهم مرة واحدة، وهو ما حصل للعابد الزاهد برهان الدين إبراهيم بن جماعة النحوي (ت 764هـ/1363م) ووجد بين المجاوريين من قام بشعيرة الأذان، وهو إعلام المسلمين بدخول وقت الصلاة. ومن مشاهير المجاورين الذين تولوا الأذان عبدالله بن الزبير الأزدى المهلبي الأسواني (ت 762هـ/1361م)، حيث قدم إلى المدينة مجاورة أبيه، وبقى في صحبته مدة، ورُتب في الأذان، وكان حسن الصوت قراءة ومدحاً، وانتفع به الناس(63). وفي نفس السنة التي مات فيها ابن الزبير المهلبي توفي على بن معبد المصرى، وقد ناطح الثمانين، وكان ملازماً لوظيفتى الأذان والإقامة شتاءً وصيفاً، لا يغيب لا في الموسم ولا في غيره (64). وأكثر إبراهيم بن محمد الحريري، الدمشقي، والمعروف بابن الرَّسَّام (ت 806هـ/1404م) المجاورة بمكة، وجاور المدينة، وعمّر دهراً، وأذّن في جامع بني أمية بدمشق، وفي مكة والمدينة (65). وكان الشيخ الصالح محمد بن كامل الحسرى الحموى (عاش في القرن الهجري التاسع / القرن الخامس عشر المسلادي) شيخاً صالحاً كبيراً، تردد إلى الحرمين كثيراً، وجاور بالمدينة، وأذّن فيها (66). وتصدر بعض المجاورين للإفتاء، وتلك مسألة عظيمة، ومهمة جسيمة، لا يتصدى لها إلا من بلغ في استنباط الأحكام الفقهية منزلة رفيعة. فممن برعوا في الفتيا نذكر أبا الفضل خليل بن عبدالرحمن القسطلاني (ت 760هـ/1359م)، والذي حصل من القبول عند الخاص والعام ما لم يحصل عليه أقرانه، وكان عالماً صالحاً مباركاً، وله فتاوي (67). وجاور إبراهيم بن محمد اللخمي الأميوطي (ت 790هـ/1388م) بالمدينة غير مرة، وقصده الناس يستفتونه لسعة فضله وغزير علمه (<sup>68)</sup>. وكذلك حياور أبو عبدالله أحميد بين على الحسنى الفاسي (ت 819هـ/1416م) أوقاتاً كثيرة، واشتغل في فنون من العلُّم، وتقدُّم في معرفَـة الأحكام، وأفتى كثيراً (69). وأما أبو عبدالله محمد بن أحمد التونسي (ت 819هـ/1416م) فقد كان له فتاوي كثيرة ومتفرقة، ولكن عيب عليه مخالفته في بعض الأحيان للمنقول ومقتضى القواعد، واختلاف جوابه في الواقعة الواحدة، مراعاة منه لخواطر السائلين (70). وحمل بعض المجاورين من أهل العفة والهمة على عواتقهم مسؤولية وعظ الناس وتذكيرهم. ولقد عرّف ابن الجوزي الوعظ بأنه: «تخويف يرق له القلب» (٢٦)، وعرّف التذكير بأنه: «تعريف الخلق نعم الله – عنزَّ وجل – عليهم وحثهم على شكره وتحذير هم من مخالفته» (<sup>72)</sup>. ومن أشهر الوعاظ من المحاورين الصاحب زين الدين أحمد بن محمد بن علي (ت 704هـ/1304م)، الذي أمر حين قدم إلى المدينة بقلع الجذعة التي كانت تسمى جزيرة فاطمة، لما كان ينشأ عنها من الفتنة والتشويش لمن يكون بالروضة حين اجتماع النساء والرجال عندها، وارتقائهم إليها، لكونها عالية، لا تنال بالأيدي، فتقف المرأة للأخرى حتى ترقى على ظهرها وكتفيها لتصل إليها، وربما وقعت المرأة وانكشفت عورتها، وربما وقعتا معا<sup>(73)</sup>. وكان يُضرب بالزاهد عبدالواحد الجزولي (ت نحو عربها، وربما في الشدة في الدين، وقوة اليقين، وكان إذا رأى منكراً غيره بيده ولسانه (74). وممن قام ببذل الوعظ والنصح للمتعظين ودعوتهم إلى ما ينفعهم الشيخ شهاب الدين أحمد بن بالغ المصري (ت 719هـ/1319م) بأنه ووصف نور الدين علي بن أحمد المداجي الكناني (ت 782هـ/1319م) بأنه كان رجلاً صالحاً، متقشفاً، ملازماً طريقة السلف، أماراً بالمعروف، نهاءً عن المنكر، لا يداري ولا يماري (76).

## ب.الدور العلمي:

تعتبر المدينة المنورة واحدة من أعظم المركز العلمية في العالم الإسلامي، وكان يؤمها حشود من العلماء والطلبة من كل مكان، لنشر العلوم وتبادل المعارف وتلقيها. وكان المسجد النبوي بمثابة معهد مفتوح له الدور الريادي في النهوض بالعلوم وتنشيطها، هذا من دون أن نغفل إسهامات الكتاتيب والمدارس والأربطة بالمدينة في رفد الحركة العلمية. ولقد انخرط كثير من المجاورين في دفع الحركة العلمية إلى الأمام، كما سيأتي معنا.

فعلى مستوى التدريس، فقد تولى كثرة كاثرة من المجاورين مهمة التدريس في المسجد النبوي وغيره من أماكن التعليم. وكان الغالب عليهم الاشتغال بتدريس العلوم النقلية، وبخاصة العلوم الشرعية. ونظراً لكثرة من اشتغل منهم بالتدريس فسوف يُكتفى بذكر بعضاً منهم، تجنباً للإطالة والملالة. ويأتي على رأس العلوم وأهمها علم القراءات. ومن جملة من والملالة. ويأتي على رأس العلوم وأهمها علم القراءات. ومن جملة من تصدى لإقراء القرآن في المدينة، نذكر مثلاً: عبدالحميد بن علي الموغاني (ت توسدى القرآن في المسجد طوال النهار، فلا تراه إلا في حلقة بين كبار وصغار، حتى أنه من شدة ضبطه وحرصه كان يضرب ذا الشيبة بيده ويأخذه بلحيته وأذنه (77). وكان الزبير بن علي الأزدي المهابي (ت الشيبة بيده ويأخذه بلحيته وأذنه (77). وكان الزبير بن علي الأزدي المهابي (ت عبدالله القلعي الدمشقي (ت 476هـ/1363م) للإفادة والتحصيل، وكان إماماً في القراءات، ملازماً للمشتغلين، وانتفع به الناس في دمشق والمدينة (69). وكان أحمد بن إسماعيل الابشيطي (ت 883هـ/1478م) بارعاً في كثير من العلوم، وجلس بن إسماعيل الابشيطي (ت 883هـ/1478م) بارعاً في كثير من العلوم، وجلس بن إسماعيل الابشيطي (ت 883هـ/1478م) بارعاً في كثير من العلوم، وجلس

للإقراء، وانتفع به الناس(80). وقدم يحيى بن أحمد الزندوني المغربي (ت 895هـــ/1490م) المدينة، فقطنها، وتصدي فيها لإقراء الأولاد، فقرأ عليه طبقة بعد طيقة، وإنتفع به في ذلك (81). وإشتهر جم غفير من المحاورين في علوم الحديث، وكانت لهم في هذا المجال مشاركات طبية. وممن عُرف باشتغاله في علوم الحديث وتدريسها يأتى الإمام العلاّمة، البحر الحبر، الشهاب أحمد الصنعاني، ثم الدمشقى (ت 735هـ / 1335م)(82). وكذلك انتفع الناس بدروس إبراهيم بن محمد اللَّخمي الأميوطي (ت 790هـ/1388م) المتقدم ذكره في الحرمين(83). وأما أبو الفضل عبدالرحيم بن الحسين الكردي الأصل، ثم المصري، والمعروف بالعراقي (ت 806هـ/1404م)، فقد حجّ مراراً، وجاور بالحرمين، وحدّث فيهما بالكثير (84 أ. وحدّث ودرّس الزين خلف بن أبي بكر المصرى (ت 818هـ/1415م) بالدينة، وأجاز لخلق (85). ولمع نجم عدد من المجاورين في علم الفقه. فأبو على الحسن بن عيسى الحاحائي المغربي(ت نصو 749هـــ/1349م) كان رحلة في الفقَّه، وانتفع به الطلبة من جميع المذَّاه ب (86). وانقطع الفقيه الأجل البهاء عمر بن محمد القمطري الهندي (ت نحو 758ه/1357م) غالب نهاره في الحرم النبوي للتدريس والإفادة، مع محبت للطلبة والحرص على إفادتهم، حتى أن الطالب إذا تأخر عن الدرس ذهب إليه البهاء بنفسه (87). وكان تاج الدين عبدالواحد بن عمر بن عياد الأندلسي الأصل (ت نحو 789هـ/1387م) من جملة الفضلاء، والفقهاء المدرسين، وانتفع به طلبة العلم (88). واستوطن المدينة عثمان بن إبراهيم الطرابلسي (ت 893هـ/1488م)، واستقر في تدريس الفق ه بها، وصار شيخ الحنفية بها (89). وقام بتدريس علوم اللغة العربية جملة من المجاورين العاشقين لها والعالمين بها. فمما يُذكر أن أبا عبدالله محمد بن فرحون التونسي الأصل (ت 721هـ/1321م) كان متفنناً في كثر من العلوم، ومنها العربية، وكانت له حلقة في النصو(90). وجاور بالمدينة وحيد عصره، وفريد دهره، ولسان الأدب، وحجة العرب، أبو عبدالله محمد بن أحمد الهواري أصلاً، الأندلسي مولداً (ت 780هـ/1378م)، وقُرأت عليه كتب في العربية والعروض والبديع، فانتفع به طلبة العلم أيما انتفاع (91). وبرع ودرّس العربية الجمال محمد بن أحمد الشامى (ت 777هـ/1376م) $^{(92)}$ . وظهر من بين المجاورين بالمدينة رجال عارفون بالفرائض (93) والحساب. ومن أولئك الذين كانت لهم مشاركات في الفرائض والحساب يبرز اسم أبى على الحسن بن عيسى الحاحائي المغربي (ت نحو 749هـ/1349م) المشار إليه سلفاً، إذ كان رحلة في الفرائص والحساب (94). وكذلك اشتهرأبو عبدالله محمد بن على اللواتي التونسي (عاش في القرن التاسع الهجري / القرن الخامس عـشر الميـلادي) بتميـزه في الفرائـض والحسـاب(95). وكان المذكـور سـابقاً الشـيخ الصالح محمد بن كامل الحسري الحموي (عاش في القرن التاسع الهجري / القرن الخامس عشر المسلادي) حاذقاً في الحساب ودقائقه (96). وإلى جانب التدريس، فقيد عكيف حمهرة من علماء المحاوريين على تأليف الكتب النافعية والمصنفات الحامعة، في شتى فنون المعرفة. فممن اشتغل بالتأليف نذكر أبا عبدالله محمد بن أحمد الآقشهري (ت 739هـ/1339م) الذي انقطع بالمدينة النبوية سنيناً مديدة، وصنَّف تصانيف كثيرة واختصر مطولات كثيرة، واعتنى بعلم الحديث وتدوينه، وجمع وألّف فيه تواليف (97). وعمل نزيل المينة الشريفة أبو بكر بن الحسين المراغى المصرى (ت نحو 795هـ/1393م) لمدينة رسول الله تاريخاً حسناً سمّاه «تحقيق النصرة بتلخيص معالم دار الهجرة» (98). وعُـرف عـن العفيـف أبـي محمـد عبدالله بـن أسـعد اليافعـي (ت 768هـ/1367م) علمـه الغزيـر وتأليفـه الوفـس ونظمـه الكثـس، ومـن مؤلفاتـه: «المرهـم في أصـول الدين»، وقصيدة طويلة من ثلاثة الآف بيت في العربية (99). وصنّف تاج الدين عبدالواحد بن عمر بن عياد الأندلسي (ت نحو 789هـ/1387م) المذكور أعلاه مقدمة في العربية، واختصر «مغنى اللبيب» في كراريس، وسمّاه «المدنى إلى فوائد المغنى» (1000). وأقام الجلال أبو الطاهر أحمد بن محمد الخجندي (ت 802هـــ/1400م) بالمدينة أكثير من أربعين سينة بدرّس ويؤلف، ومن كتيه: «شرح السردة» في مجلد كبير، و»شرح الأربعين النووية»، وله رسائل عديدة في التصوف وعلم الكلام وغيرهما من موضوعات (101). وحرص عدد من المجاورين، ابتغاءً للأجر من عند الله أولاً وحرصاً على خدمة العلم وأهله ثانياً، على تزويد المساجد والمدارس والأربطة بما تحتاج إليه من الكتب، ووقفها لخدمة أهل العلم حتى ينتفعوا بها. ومن أولئك الذين وقفوا كتبهم يحيى بن زكريا المحيوى الحوراني (ت 721هـ/1321م) الذي كان له خزانة عظيمة، مشتملة على كتب حافلة، حيث أوقفها كلها، وجعل مقرها خزانة المدرسة الشهابية بالدينة (102). ولحقه عبدالواحد الجزولي (ت نحو 717هـ/1318م)، وهو الذي تقدم ذكره معنا، حيث قام بوقف كثير مما كتب، وفرّقه قبل موته يسير (103). واشتهر المذكور أبو عبدالله محمد بن فرحون (ت 721هــ/1321م) بحسن الخط، مع الصحة والضبط، فقام بنسخ «الروضة النووية» في إقامته بالمدينة، ووقفها في المدرسة الشهابية (104). وكان لأحد المحاورين، وإسمه أبوب المغربي (ت بعد 847هـ/1444م)، مكاناً موقوفاً بالمدينة، ووقف عليه بعض الكتب (105). ووقف عمدة النسّاك وقدوة السلّاك إبراهيم بن رجب بن حماد (ت 755هــ/1354م) كتباً جليلة في الفقه والحديث والعربية وغيرها بالمدرسة

الشهابية بالمدينة، وأكثرها بمكة (106). وشهدت المدينة المنورة في العصر المملوكي قيام عدد من المدارس، والتي يرجع الفضل في قيامها إلى السلاطين والملوك والأمراء. كما كان للموسرين من المحاورين دوراً محموداً في نشأة وصيانة بعض المدارس. فمن الأمثلة على ذلك، أن العلامة اللغوي محمد بن يعقوب الشيرازي الفيروزآبادي (ت 817هـ/1415م) صاحب المعجم المشهور «القاموس المحيط» جاور بالمينة مراراً، وقرر بها طلبة ومدرسين واشترى حديقتين بظاهرها وجعلهما لذلك (107). وأسهم بعض المجاورين في ترميم مدارس قائمة، فهذا إبراهيم الرومي (ت 730هـ/1330م) كان يسكن مدرسة آيلة للسقوط، فأقام بنفسـه أسـاطينها، حتـى حملـت السـقوف والرواشـين، فصـارت في أيامـه مزدهـرة محترمـة لا يدخلهـا ولا يسكنها إلا الخيـار مـن النـاس(108).

### ج. الدور الاجتماعي:

يُراد بالدور الاجتماعي للمجاورين قيامهم بالأعمال الخيرية التطوعية، مثل: التصدق على الفقراء والمساكين، وحفر الآبار وإجراء الماء، ومداواة المرضى، وبناء المساجد والأربطة وترميمها، وغيرها من الأعمال التي يُقصد بها نيل مرضاة الله عنز وجل والتخفيف على الناس. ويزخر كتاب السخاوي بنماذج مشرفة وصور مشرقة لمجاورين بذلوا أموالهم وأرخصوا أوقاتهم في سبيل عمل الخير، كما سيتين معنا.

يعتبر التصدق على الفقراء من أكثر أبواب الخير التي حرص المجاورون على طرقها، ولهم في ذلك أخبار كثيرة جداً، يحتاج الحديث عنها إلى صفحات. فمن الأمثلة على ذلك، أن أبا محمد على اليمنى (ت بعد 724هـ/1324م) كان من خيار المجاورين، وكثير الشفقة على المساكين (109). وكان أحمد بن عبد العزيز الهاشـمي العقيـلي (ت 737هـــ/1336م) موصوفــاً بالصــلاح والخـير والايثــار، محبــاً للفقراء، مكرماً لهم، ينقطع إلى ما يقضى براحتهم، مبالغاً في ذلك (110). ومما يُحمد لأبى الفضل خليل بن عبدالرحمن القسطلاني (ت 760هـ/1359م)، المذكور أعلاه، أنه كان من أهل البرّ والصدقة، ومواساة الفقراء، وتحمل الدين العظيم لأجلهم، حتى أن دينه ينتهى في بعض السنين إلى ما يقرب من مائة ألف درهم، ثم يقضيها الله عنه على أبرّ ما يكون (1111). ووُصف الشمس محمد بن عبدالله الخجندي (ت 764هـ/1363م) بأنه مبروك في الطعام، فكان يقال أنه يجتمع عليه كل ليلة جمعة الفقراء، فيقدم لهم طعام يُظن أنه يكفي ثلاثة أنفار، فيأكل منه فوق العشرين، ولا يزالون يأكلون منه حتى يشبعون، ثم يأخذ هو الفضلة بعد ذلك (112)، ولعل في هذه مبالغة زائدة. وعُـرف عـن الشـمس محمـد بـن عبدالعزيـز الجبرتـي (ت 765هــ/1363م) أنه كان

يقضى حوائج الناس بما هو في يده، وبما هو عند غيره، ويسعى في تحصيله ولو برهن من حلى عياله، كراهة أن يرجع سائله خائباً (113). ومما يعجب له المرء أن أحمد بن إسماعيل الابشيطي (ت 883هـ/1478م)، المتقدم معنا، مع فقره المدقع، بحيث أنه لم يكن في بيته شيء يفرشه لا حصير ولا غيره، إلا أنه كان يتصدق من خبزه (114). وكان لبعض المجاورين جهود محمود ومساعى مشكورة في بناء الأربطة وترميمها. والأربطة، ومفردها رباط، تعنى: «ملازمة ثغر العدو، وأصله أن يربط كل واحد من الفريقين خيله، ثم صار لزوم الثغر رباطا، وربما سميت الخيل أنفسها رباطا...» (115). ومع مرور الأيام، أخذ مفهوم الرباط يتطور، ونطاقه يتوسع، فتحول من مجاهدة العدو إلى مجاهدة النفس، ومن مقر ينزله المقاتلة لدفع شر العدو وحراسة تخوم دولة الإسلام إلى مقر ينزله المتصوفة والمتفقهة وأبناء السبيل للعبادة وترويض النفس وطلب العلم. فممن قام ببناء الأربطة نذكر أبا بكر بن أحمد الصفى النينوائي (ت نحو 715هـ/1316م) الذي قام ببناء رباطين، أحدهما موقوف للرجال والنساء، والآخر على الرجال فقط (116). وقام أبو الربيع سليمان بن أحمد الهلالي المغربي (ت 802هـ/1400م) بتعمير ربط كثيرة كانت قد أشرفت على الخراب(117). وتمشيخ محمد بن عبدالله اليمني البعداني (ت 810هـ/1408م) على الفقراء برياط وكالة بالمدينة، وعمّره من مال سعى فيه عند بعض أرباب الدنيا(118). وأوصى التاجر على نور الدين الهوى (ت 875هـ/1470م) قبل موته بثلث ثروته لأعمال الخير، كعمارة بعض الأربطة (119). ونشط بعض المجاورين في تعمير بيوت الله وتجديدها. فالشهاب الحسين بن أحمد الكيلاني المعروف بابن قاوان (ت 889هـ/1488م) تردد إلى المدينة، وبني فيها مسجداً (120). وكان لابن الزمن الخواجا محمد بن عمر الدمشقى، ثم القاهرى (ت 897هـــ/1492م) مآثــر حســنة في مكــة والمدينــة ودمشــق والقاهــرة، وجــاور مكـة والدينـة، ولـه أعمـال طبيـة في عمـارة المسـحدين الشريفـين (121). ومـن وجوه الخير التي حرص بعض المجاورين على القيام بها حفرهم للآبار وتعميرهم للعيون. فابن قاوان (ت 889هـ/1488م)، المذكور أعلاه، عمّر بئر غيرس بالمدينة، وأحاطها بحديقة، وبني بجوارها مسجداً (122). وجدّد التاجر ابن عليبة حسن بن إبراهيم المناوي القاهري (ت 889هـ/1488م) بعر السقيا(123). ومن جملة الأعمال المباركة لابن الزمن الخواجا محمد بن عمر (ت 897هـ/1492م)، المذكور أعلاه، قيامه بإصلاح العين الزرقاء بالمدينة (124). ولا تقف أعمال الخير وطلب الأجر عند هذا الحد؛ فآفاق الـدور الاجتماعـي ممتـدة، ووسائله متعـددة. فالفقيـه العالـم والعابـد الصالـح

أبو العباس أحمد بن محمد التلمساني (ت نحو 740هــ/1340م) كان يتفقد الفقراء في بيوتهم، ويعالج الطرحي في أماكنهم، ويطوف على المرضى بالمدينة يتفقدهم (125). واشتري نزيل المدينة عبدالعزيزين زكنون (ت 746هـ/1346م) نخيلات ووقفها في وجه الخير (126). وذُكر عن برهان الدين إبراهيم بن جماعة النحوي (ت 764هـ/1363م)، المذكور آنفاً، أنه كان يعمل طعاماً في المولد النبوي بالمدينة ويطعم الناس (127)، ويقول: لو تمكنت عملت بطول الشهر كل يوم مولدا» (128). وعُرف عن النجار أبى بكر بن يوسف بن الفتيان (ت بعد 720هـ/1321م) حنوه على الحيوان، وكان يُرى وحوله عدد من الحيوان، ما بين هرر ودواب، قد ألفوه بالإحسان إليهم والرحمة بهم، وكان يرى هذا من جملة الصدقات، حتى بلغ به الأمر أنه كان يعرف أنسابهم، فكان يقول: هذا الهرجد هذا الهر، وهذا خال هذا، وهذا ابن عم هذا الهرب عد هذا الهرب.

# د. الدور الاقتصادى:

لم يعن الإمام السخاوي في تحفت كثيراً بإبراز الجوانب الاقتصادية من حياة مجاوري المدينة بقدر عنايته بالجوانب الدينية والعلمية أولاً، ثم الاجتماعية ثانياً. وعلى ما يبدو للباحث، فإن قلة إشارات الكتاب لمهن المجاورين وحرفهم قد تُعزى إلى قلة أثر تلك المشاركات في الحياة العامة عند مقارنتها بآثار المجاورين في المناشط الأخرى. ولا يبعد أن يكون سكوت المُصنَّف عن ذكر وظائف بعضهم راجعاً إلى إقامتهم بالأربطة، والتي كانت توفر لهم ما يحتاجون إليه من مطعم وملبس ومسكن، هذا فضلاً عما كان يصلهم من أهل الخير من الصدقات والإعانات. وعلى الرغم مما سبق، فإن الكتاب لم يخلُ في مجمله من الإشارة إلى بعض الحرف والمهن التي مارسها بعضهم، وعلى رأسها التجارة كما سيأتي في السطور التالية.

فممن كان يعانى التجارة، واقتنى بالمدينة أملاكاً، واستوطنها، ووُلد له بها أولاد، يأتى نزيل الحرمين أبو قُنَين عبدالرحمن بن سعد الحضرمي (ت 812هـــ/1409م) وكان ابن الزمن الخواجا محمد بن عمر (ت 897هـــ/1492م) - المشار إليه أعلاه - تاجراً ابن تاجر، وكانت له أموالاً عظيمة وصدقات كثيرة. ولما نزل بلاد الحرمين صارت له وجاهة فيها، ونمت أمواله بسبب مراعاته في تجارته، مع كثرة خدمه وبذله (١٦١). ونزل المدينة على بن سليمان القاهري المعروف بابن الطحان (ت 902هـ/1496م)، ونشأ مثل أبيه في التكسب، فأشرى، وكانت له تجارة تجوب البحر بين ينبع ومصر، وصار له نخل ودور (132). وكان لنزيل المدينة المصرى عبدالله بن محمد الجمال الظاهري (ت بعد 900هـــ/1495م) واحع بالمضاربة بأمـوال النــاس<sup>(133)</sup>. وحُمّــلَ المذكــور آنفاً

الشمس محمد بن عبدالعزيز الجبرتي (ت 765هـ/1363م) - لعاطر سيرته ونقاء سريرته - مسؤولية النظر على جميع حواصل المسجد النبوي الشريف، ومما ينشأ فيه من العمارات (134). واشتغل أبو الربيع سليمان بن أحمد الهلالي المغربي (ت 802هـ/1400م) - المذكور سلفاً - بعد أن قطن المدينة ناظراً لأوقاف الأربطة من النخيل ونحوها، فلم يُر أحسن منه قياماً بها؛ لعفته ونصحه (135). واستقر أحمد بن موسى النبتيتي (ت 937هـ/1530م) -نسبة إلى بلدة نبتيت بمصر – بالمدينة، وعمل بواباً لرباط المدرسة الأشرفية (136)، وكان مقيماً للصلاة، متقشفاً، إلا أنه كانت به غلظة (137). وتحول حسن بن أحمد الدواخلي المصري (عاش في القرن التاسع الهجري / القرن الخامس عشر المسلادي) إلى مدينة رسول الله ، وعمل يواساً بمدرسة السلطان (138) هناك، وأصابِه فالج فأقعده مدة، ثم عُوفي منه، إلا أنه صار ناقص الحركة قليلاً في مشيعه (139). ولما دخيل المدينة الشهاب أحميد بين عبدالعزبيز الهيلالي (عياش في القرن الثامن الهجري / القرن الرابع عشر الميلادي) تسبّب بسقى الماء من العين، ثم أغناه الله، ووزر لأشراف المدينة، ومع هذا فقد ظل كما كان أميناً حافظاً، متواضعاً، لا يستنكف عن عمل طيب يعود نفعه على نفسه وعياله (140). واشتغل المجاور الحسن العجمي (عاش في القرن الثامن الهجري / القرن الرابع عشر الميلادي) حين قدم المدينة بسقى الماء في الحرم النبوي، وكان رجلاً صالحاً، يتعبد في جوف الليل، ويرغب في إسداء صنائع المعروف (141). وإلى جانب ما ذُكر، فقد جاور بمكة، ثم بالمدينة، إبراهيم بن إبراهيم البصرى المعروف بابن زقزق (عاش في القرن الثامن الهجرى / القرن الرابع عـشر الميـلادي)، وتكسّب بالنساخة، وكان مذكـوراً بالصـلاح والخـير والتـلاوة (142). وقدم الشهاب النفطي أحمد بن محمد المغربي (ت 810هـ/1408م) المدينة فقيراً، فكان يتكسّب من عمل المراكب وشبهها، ثم وجد كنزاً عظيماً - حسب زعمهم – فتبدلت حاله واستغنى، وامتلك الدور والنخيل والحوانيت، وصار ذا خدم وحشم ووجاهة (143). وعمل الحسن العجمي (عاش في القرن الثامن الهجري / القرن الرابع عشر الميلادي) - المشار إليه أعلاه - إلى جانب سقاية الماء بالفاعل، أي في البناء (144).

### الخاتمة:

قامت هذه الدراسة المتواضعة باستطلاع دور المجاورين بالمدينة المنورة في العصر المملوكي، من خلال كتاب «التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة» للإمام شمس الدين السخاوي. ولقد انتهت الدراسة إلى أن المجاورين لم يتأخروا عن التعايش والاندماج في نسيج المجتمع المدنى، وبخاصة أن طائفة

كبيرة من أولئك المجاورين أمضوا سنين طوال في مدينة الرسول عليه أفضل الصلوات والتسليم، بل أن بعضهم انقطعوا عن أوطانهم الأصلية وقضوا ما تبقى من أعمارهم فيها. ولقد خلصت الدراسة إلى أن المجاورين كانوا فاعلين ونشطين، ولهم إسهاماتهم المباركة وجهودهم الحثيثة في مختلف جوانب الحياة الدينية والعلمية والاجتماعية والاقتصادية.

ففيما يتصل بالحياة الدينية، فقد تقلد عدد غير قليل منهم جملة من الوظائف الدينية كالقضاء والإمامة والخطابة وغيرها من الوظائف، لما عُرفوا به من متانة الدين وغزارة العلم وسجاحة الخلق. كما استقطبت المدينة، باعتبارها منارة علمية بارزة، عدداً من المجاورين الذين كانت لهم مشاركاتهم الطبية في محالي التدريس والتأليف وغيرهما. وعلاوة على ما سيق، فقد تنافس كثير من المجاورين في فعل الخير، مثل: التصدق على الفقراء، وحف الآسار وتحديدها، وبناء الأربطة وصيانتها، وغيرها من أعمال السرّ والخبر. باستقصاء جهودهم في هذا الميدان، ربما لقلة مساسها بحياة الناس على نحو مباشر، أو لمحدودية أثرها وقصر أجلها إذا ما قُورنت بالأثر الديني أو العلمي أو الاجتماعي. وكما تقدم معنا، فهذه الدراسة اكتفت بتسليط بعض الضوء على مشاركات المحاورين في الحياة العامة في العصر المملوكي، اعتماداً على كتاب «التحفة اللطيفة» للإمام السخاوي. ولعلنا نرى في المستقبل دراسة أخرى تُعنى باستقصاء أدوار المجاورين في الحياة العامة بالمدينة في زمن سابق أو لاحق لزمن الماليك،أو أن نرى دراسة تبحث في طبيعة العلاقة بين أولئك المجاورين وأمراء المدينة وأشرافها من آل مهنا والذين كان أغلبهم على المذهب الشيعي. وفي الختام، اسـأل اللـه حِـلٌ ثنـاؤه التوفيـق فيمـا كتبـت، والقصـد الهـادف فيمـا أديت، والفلاح فيما سويت، والمعذرة فيما أكون فيه قد أخطأت، إنه على ما يشاء قدير، وبالإجابة جدير، والحمد لله والصلاة والسلام على من لا نبى بعده وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.

### المصادر والمراجع:

- (1) الغصن، سليمان بن صالح، فضل المدينة وآداب الزيارة، ط 7 (الرياض: وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، 1433هـ)، 9.
  - (2)سورة التوبة: آبة 120.
- (3) السمهودي، نـور الديـن عـلي بـن عبداللـه (ت 911هـ/1506م)، وفـاء الوفـاء بأخبـار دار المصطفـى، تحقيـق: قاسـم السـامرائي (لنـدن: مؤسسـة الفرقـان للـتراث الإسـلامي، 1422هـ/2001م)، 1: 61 92
  - (4)السمهودي، وفاء الوفاء، 1: 93.
  - (5) السمهودي، وفاء الوفاء، 1: 93.
- (6) البخاري، أبو عبدالله محمد بن إسماعيل (ت 256هــ/870م)، صحيح البخاري (دمشـق: دار ابن كثير، 1423هــ/2002م)، كتاب فضائل المدينــة، بـاب فضـل المدينــة وأنهـا تنفى النـاس، حديث رقـم 1871
- (7) البخاري، صحيح البخاري، كتاب فضائل المدينة، باب لا يدخل الدجال المدينة، حديث رقم 1880
- (8) القشيري، أبو الحسين مسلم بن الحجاج (ت 261هـ/875م)، صحيح مسلم (القاهرة: دار التأصيل، 1435هـ/2014م)، كتاب المناسك، حديث رقم 1388.
- (9) البخاري، صحيح البخاري، كتاب فضائل المدينة، باب إثم من كاد أهل المدينة، حديث رقم 1877.
  - (10)مسلم، صحيح مسلم، كتاب المناسك، حديث رقم 1393.
  - (11)مسلم، صحيح مسلم، كتاب المناسك، حديث رقم 1384.
- (12)البرّ، عبدالرحمـن عبدالحميـد، التحفـة الزكيـة في فضائـل المدينـة النبويـة (المنصـورة: دار اليقـين، 1421هـ/2000م)، 48
- (13) يُنسب السخاوي إلى سخا، وهي قرية في أسفل مصر، وهي تتبع اليوم مركز كفر الشيخ عديرية مصر الغربية، وهي تبعد عن القاهرة سبعة عشر كيلاً. انظر: العماش، بدر بن محمد، الحافظ السخاوي وجهوده في الحديث وعلومه (الرياض: مكتبة الرشد، 1420هـ)، 3:13.
- (14) الغزي، نجم الدين محمد بن محمد (ت 1061هـ/1651م)، الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة، تحقيق: خليل المنصور (بيروت: دار الكتب العلمية، 1418هـ/1997م)، 1: 53
  - (15)العماش، الحافظ السخاوي، 1: 33.
    - (16) العماش، الحافظ السخاوي، 34.
- (17) السخاوي، شمس الدين محمد بن عبدالرحمن بن محمد (902هـ/1497م)، الضوء اللامع لأهل القرن التاسع (بيروت: دار الجيل، 1992م)، 8: 2.
- (18) ابن العماد، شهاب الدين أبو الفلاح عبدالحي بن أحمد العكري (1089هـ/1679م)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق: عبدالقادر الأرناؤوط ومحمود الأرناؤوط (دمشق: دار ابن كثير، 1414هـ/1993م)، 10: 23.
  - ابن العماد، شذرات الذهب، 10: 23. (19)
- (20) العيدروس، عبدالقادر بن شيخ بن عبدالله (1038هـ/1628م)، النور السافر عن أخبار القرن العاشر، تحقيق: أحمد حالو، محمود الأرناؤوط، أكرم البوشي (بيروت: دار صادر، 2001م)، 40 (21) العيدروس، النور السافر، 40.

- (22)الغزى، الكواكب السائرة، 1: 53.
- (23)السخاوي، الضوء اللامع، 8: 10.
- (24) العماش، الحافظ السخاوي، 1: 50 67.
  - (25)العماش، الحافظ السخاوي، 1: 15.
  - (26) العيدروس، النور السافر، 43 44.
    - (27)السخاوي، الضوء اللامع، 3: 74.
    - (28)السخاوي، الضوء اللامع، 6: 211.
    - (29)الغزى، الكواكب السائرة، 1: 54.
      - (30) العيدروس، النور السافر، 40.
- ابن طولون، شمس الدين محمد بن علي بن محمد (ت 953هــ/1546م)، مفاكهة الخلان في حوادث الزمان (بيروت: دار الكتب العلمية، 1998م)، 146.
  - (32)الغزي، الكواكب السائرة، 1: 54.
    - (33)العيدروس، النور السافر، 40.
  - (34) ابن العماد، شذرات الذهب، 10: 23.
- (35) الشوكاني، محمد بن علي بن محمد (ت 1250هـ/1834م)، البدر الطالع بمحاسن من بعد القـرن السـابع (القاهـرة: دار الكتـاب الإسـلامي، د. ت)، 2: 186.
  - (36)الغزى، الكواكب السائرة، 1: 54.
  - (37) العماش، الحافظ السخاوي، 1: 44.
- (38) السخاوي، شمس الدين محمد بن عبدالرحمن بن محمد (ت 902هــ/1497م)، التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة، ط 3(المدينة المنورة: مركز بحوث ودراسات المدينة المنورة، 2018م)، 1: 5-6
  - (39)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 7-8.
    - (40)السخاوى، التحفة اللطيفة، 1: 8.
    - العماش، الحافظ السخاوي، 263.(41)
- (42)عنيـزان، فاطمـة زبـار، «طـرق الاقتبـاس في كتـاب التحفـة اللطيفـة في تاريـخ المدينـة الشريفـة للسـخاوي (ت 902هــ): دراسـة تحليليـة»، مجلـة كليـة التربيـة للبنـات جامعـة بغـداد، مـج 29، ع للسـخاوي (ت 2018م): 1862، https://www.iasj.net/iasj?func=fulltext&aId=149507
- (43) المدينة المنورة واس، «اكتمال التحفة اللطيفة في تاريخ المدينة الشريفة»، جريدة الرياض، ع http://www.alriyadh.com/453501 (29 شعبان، 1430هـــ/20 أغسـطس، 2009م)، 15032
  - (44) السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 309.
  - (45)السخاوي، التحفة اللطيفة، 3: 101.
- (46) السخاوي، شمس الدين محمد بن عبدالرحمن (902هـ/1497م)، المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، تحقيق: محمد عثمان الخشت (بيروت: دار الكتاب العربي، 1985م)، 527.
  - (47) السخاوي، المقاصد الحسنة، 528.
- (48) الأنباري، عبد الرزاق علي، منصب قاضي القضاة في الدولة العباسية منذ نشأته حتى نهاية العصر السلجوقي (بيروت: الدار العربية للموسوعات، 1987 م)، 34.

- (49)السخاوي، التحفة اللطيفة، 2: 329.
- (50)السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 283.
- (51) السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 191-192.
- (52) السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 434-435.
  - (53) السخاوي، التحفة اللطيفة، 6: 46.
  - (54) السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 497
  - (55) السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 12.
  - (56) السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 282.
  - (57)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 189.
  - (58) السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 434.
  - (59) السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 288.
  - (60)السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 441.
  - (61) السخاوي، التحفة اللطيفة، 6: 366.
  - (62)السخاوى، التحفة اللطيفة، 1: 302.
  - (63)السخاوى، التحفة اللطيفة، 3: 509.
  - (64) السخاوي، التحفة اللطيفة، 5: 194.
- (65)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 267-269.
  - (66) السخاوي، التحفة اللطيفة، 6: 458.
  - (67) السخاوى، التحفة اللطيفة، 2: 500.
  - (68) السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 279.
  - (69)السخاوى، التحفة اللطيفة، 1: 402.
  - (70)السخاوي، التحفة اللطيفة، 5: 588.
- (71)ابِـن الجِـوزي، أبِـو الفـرج عبــد الرحمــن بـن عــلي بـن محمــد (ت 597هـ/1201م)، القُصّــاص والمذكريان، تحقياق: محمد بن لطفى الصباغ (بيروت: المكتب الإسلامي، 140هـ/1983م)، 160.
  - (72) ابن الجوزي، القُصّص والمذكرين، 159.
    - (73)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 456.
    - (74) السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 502.
    - (75)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 341.
    - (76)السخاوي، التحفة اللطيفة، 5: 107.
  - (77) السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 210-211.
    - (78)السخاوي، التحفة اللطيفة، 3: 11.
    - (79)السخاوى، التحفة اللطيفة، 6: 225.
    - (80)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 334.
    - (81)السخاوى، التحفة اللطيفة، 8: 153.
    - (82)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 518.
    - (83)السخاوى، التحفة اللطيفة، 1: 279.

```
(84)السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 356.
```

(93)علم الفرائض: أو الفروض، وهـو العلـم الـذي يُعـرف بـه كيفيـة قسـمة التركـة عـلى مسـتحقيها. انظر: الجرجاني، على بن محمد (ت 816هـ/1413م)، معجم التعريفات، تحقيق: محمد صديق المنشاوي (القاهرة: دار الفضيلة، 2012م)، 139.

السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 490-491
$$(101)$$

السخاوي، التحفة اللطيفة، 8: 163.
$$ig(102ig)$$

(115)ابن منظور،أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم (ت 711هـ/1311م)، لسان العرب (القاهرة: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، د. ت)، 9: 173.

(116) السخاوى، التحفة اللطيفة، 8: 336.

(117) السخاوي، التحفة اللطيفة، 3: 211.

(118)السخاوي، التحفة اللطيفة، 6: 214.

- (119) السخاوي، التحفة اللطيفة، 5: 215.
- (120) السخاوي، التحفة اللطيفة، 2: 383.
- (121)السخاوي، التحفة اللطيفة، 6: 416.
- (122)السخاوي، التحفة اللطيفة، 2: 382.
- (123) السخاوي، التحفة اللطيفة، 2: 327.
- (124) السخاوي، التحفة اللطيفة، 6: 416.
- (125)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 467.
- (126)السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 390.
- رُ127) الاحتفال بالمولد النبوي بدعة مستحدثة، لم يفعلها النبي لله في حياته، ولا فعلها أصحابه من بعده، ولم يعرفها المسلمون في القرون الأولى، وإنها أحدثها المبتدعة من الشيعة، ثم تابعهم بعض المنتسبين للسنة.
  - (128) السخاوى، التحفة اللطيفة، 1: 302.
  - (129)السخاوي، التحفة اللطيفة، 8: 373.
  - (130)السخاوى، التحفة اللطيفة، 4: 261.
  - (131)السخاوي، التحفة اللطيفة، 5: 122.
  - (132)السخاوى، التحفة اللطيفة، 6: 415.
  - (133)السخاوي، التحفة اللطيفة، 4: 109.
  - (134)السخاوي، التحفة اللطيفة، 6: 310.
  - (135)السخاوي، التحفة اللطيفة، 3: 211.
- (136) لمدرسة الأشرفية: سُميت بذلك نسبة إلى السلطان المملوكي الجركسي الأشرف قايتباي (872 901) المدرسة الأشرفية: سُميت بذلك نسبة إلى السلطان المملوكي الجركسي الأشرف قايتباي (1481م، 1481م، 1904هـ/1481م، وموقعها بين بابي السلام والرحمة، وأرسل إليها السلطان خزانة كبيرة محشوة بكتب كثيرة، وألحق بها مرافق عديدة ومؤسسات تعليمة أخرى، منها مكتب للأيتام، وسبيل. انظر: المديرس، عبدالرحمن مديرس، المدينة المنورة في العصر المملوكي (648 923هـ/1250 1517م) (الرياض: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، 1422هـ/2001م)، 253 254.
  - (137)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 502 503.
- (138)مدرسة السلطان: لا يُعرف على وجه اليقين من هو المقصود بالسلطان في هذا الموضع. فإلى جانب المدرسة الأشرفية التي كان السلطان الأشرف قايتباي قد أمر ببنائها، فقد قامت بالمدينة مدارس أخرى من بناء سلطين الهند. انظر: المديرس، المدينة المنورة في العصر المملوكي، 252 253
  - (139)السخاوي، التحفة اللطيفة، 2: 330.
  - (140)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 373.
  - (141)السخاوي، التحفة اللطيفة، 2: 378.
  - (142)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 186.
  - (143)السخاوي، التحفة اللطيفة، 1: 453 454.
    - (144)السخاوي، التحفة اللطيفة، 2: 378.

# الملكة العربية السعودية والهيئات الدبلوماسية في الداخل

(\$\inf\$2005\_1975 / \$\inf\$1425\_1395)

باحثة – المملكة العربية السعودية

أ.هند بنت على المزيني

### المستخلص:

تهدف الدراسة إلى إلقاء الضوء على دور الملكة العربية السعودية في العناية بالهيئات الدبلوماسية الأجنبية على أرضها خلال الفترة (1395–1425ه) / 2005–2005م). والإجابة على التساؤلات المتعلقة بنشأة الحي الدبلوماسي بمدينة الرياض (حي السفارات) وتوفير البنية التحتية اللازمة لجذب تلك الهيئات إليه وتلبية احتياجاتها ورغباتها ضمن إطار الاتفاقيات الدبلوماسية الدولية، وجهودها في تسهيل سبل إقامة المبعوثين الدبلوماسيين وموظفي تلك الهيئات وعائلاتهم في المملكة. إن أهمية الدراسة تتضح في توثيقها لمرحلة مهمة من تاريخ المملكة العربية السعودية حرصت فيه على إقامة علاقات دبلوماسية مع الدول الصديقة والشقيقة متينة وراسخة وما من شك أن الاهتمام بتلك الهيئات رافد مهم لتحقيق ذلك الهدف. وقد اتبعت الدراسة المنهج التاريخي المسارع لأعداد الهيئات الدبلوماسية فيها كرد فعل على الاهتمام الواضح المتسارع لأعداد الهيئات الدبلوماسية فيها كرد فعل على الاهتمام الواضح المملكة بتلك الهيئات وشئون رعاياهم على أرضها.

الكلمات المفتاحية: التمثيل الدبلوماسي، البعثات الدبلوماسية، حيى السفارات، اتفاقية فيينا للعلاقات الدبلوماسية، الهيئة العليا لمدينة الرياض، وزارة الخارجية.

### **Abstract:**

The study aims to shed light on the role of the Kingdom of Saudi Arabia in taking care of foreign diplomatic bodies on its soil during the period 1395- 1425 AH corresponding to 1975-2005 AD. And answering questions related to the establishment of the diplomatic quarter in the city of Riyadh (embassies quarter) and providing the necessary infrastructure to attract these bodies to it and meet their needs and desires within the framework of international diplomatic agreements, and its efforts in facilitating

the accommodation of diplomatic envoys, employees of these bodies and their families in the Kingdom. The importance of the study is evident in its documentation of an important stage in the history of the Kingdom of Saudi Arabia In it, I was keen to establish solid and solid diplomatic relations with friendly and brotherly countries, and there is no doubt that the interest in these bodies is an important tributary to achieving that goal. This study followed the historical-analytical approach and came to conclusions, foremost of which is the rapid growth of the number of diplomatic bodies in it as a reaction to the Kingdom's clear interest in these bodies and the affairs of their nationals on its soil.

**keywords:** Diplomatic representation, diplomaticmissions, embassy district, Vienna Convention on Diplomatic Relations, Supreme Authority of Riyadh, Ministry of Foreign Affairs.

#### مقدمة:

يترتب على اتفاق تبادل التمثيل الدبلوماسي بين دولتين متطلبات عدة، وهي من مسؤولية وزارة الخارجية في كلا البلدين، وفقاً للإطار العام لاتفاقية فبينا للعلاقات الدبلوماسية، ولعل من بين تلك المتطلبات التهيئة لأساسيات تمكين البعثة الديلوماسية من ممارسة عملها، من مقر ومكان مناسب للهيئة وسكن لمثليها، وتصاريح متنوعة للمبعوثين الدبلوماسيين والمرافقين معهم للاستفادة من عدد من الخدمات. والأساس في تلبية هذه المتطلبات يقوم على مبدأ المعاملة بالمثل، وليس لأى دولة حق الاعتراض على ذلك حسب اتفاقية فيينا الدبلوماسية. كانت النعثات الدبلوماسية عند قيام المملكة العربية السيعودية محصورٌ تواجدها في مدينة جدة، إذ لم تكن مدينة الرياض آنذاك قد نالت الأهمية السياسية التي نالتها مدينة جدة قبيل ضم الملك عبد العزيز لها. ولما أعلن عن توحيد الملكة أنشئت وزارة للخارجية في مكة أولا، ثم اتخذت من مدينة جدة مقرا لها لتكون بجانب الهيئات الدبلوماسية المقيمة هناك. وظلَّ الأمر كذلك منذ عهد الملك عبد العزيز إلى عهد الملك فهد برجمهما الله. وفي عهد الملك فهد شهدت الملكة نهضة عمرانية، وتطوراً حضاريا وإداريا، كان لمدينة الرياض العاصمة نصيبٌ كبير من ذلك التغيير على مختلف الخدمات والأصعدة كافة خاصة عندما تسلم زمام إمارتها الملك سلمان بن عبد العزيز- بحفظه الله- بتعيينه أميرا عليها فحيث التغيير الجذري والنقلة النوعية الكاملة لها من مجرد مدينة صغيرة إلى عاصمة كبيرة توازي مدن العالم في التطور والحضارة. وأضحى الظرف مناسبا لتكون مركزا لجهاز وزارة الخارجية، ليكون قريبا من مركز صنع القرار فيها، فتم في (1/1/1/14هـ/9/26/1984م)، انتقال وزارة الخارجية من جدة إلى الرياض في مقر جديد بني خصيصا ليتناسب مع طبيعة المهام الجسام التي تظلع بها وزارة الخارجية، لتحقيق رؤية المملكة العربية السعودية من نيل مكانة دولية تنسجم مع الرأي الدولي في تحقيق الرخاء لشعوب العالم بما فيهم الشعوب العربية والشعوب الإسلامية؛ وتبعا لذلك انتقلت مع الوزارة البعثات الدبلوماسية إلى الرياض على أرض سكنية خصصت من الهيئة العليا لتطوير منطقة الرياض، لإقامة حي السفارات (الحي الدبلوماسي) لاحتواء البعثات الدبلوماسية بالملكة، وهذا الحي بني بمواصفات عالية يجمع في هندسته بين التصميم التراثي للمنطقة والتصميم العربي، العصمي، (1).

- الاهتمام بالبعثات الدبلوماسية كما نصت عليه اتفاقية فيينا للعلاقات الدبلوماسية:

نظمت اتفاقية فيينا للعلاقات الدبلوماسية والقنصلية ما يقع على عاتق الدولة المضيفة من مراعاة واهتمام لتلك البعثات الدبلوماسية المقيمة على أرضها، وعلى درجة ذلك الاهتمام تقاس متانة العلاقات بين الدولتين، وإمكانية دفعها قدما نحو تعاون أقوى، وروابط أوثق بين الجانبين، لا سيما أن هذا الاهتمام الذي تبديه الدولة المضيفة تجاه بعثات الدولة الأخرى ينعكس بالضرورة على بعثاتها لدى تلك الدولة، على أساس مبدأ المعاملة بالمثل الذي أقرته الاتفاقية المذكورة. وقد نصت المادة الحادية والعشرون من اتفاقية فيينا على أن:» على الدولة المعتمد لديها: إما أن تسهل في نطاق تشريعها تملك الدولة المعتمدة الأماكن اللازمة لبعثتها في إقليمها، وإما أن تساعد الدولة المعتمدة في الحصول على هذه الأماكن بوسيلة أخرى. وعليها كذلك عند الاقتضاء مساعدة البعثات في الحصول على مساكن لائقة لأعضائها» (2).

إن المعمول به بالمملكة العربية السعودية جاء متوافقا ومتفقاً مع هذه المادة؛ فعندما تقرر نقل وزارة الخارجية للرياض، ونقل البعثات الدبلوماسية معها تسهيلاً للتواصل بينها وبين الوزارة، فإن الوزارة أخذت في الحسبان أهمية قرب الموقع الجغرافي للبعثات الدبلوماسية من مقرها؛ فبرزت فكرة إنشاء حي دبلوماسي تجتمع فيه البعثات الدبلوماسية، بالإضافة إلى اتخاذه سكنا لمنسوبي وزارة الخارجية جنبا إلى جنب مع عدد من السكان الذين كانوا يقطنون الموقع عند إنشائه، ويكون امتدادا للنمو الحضري والسكاني والعمراني لمدينة الرياض. وقد جرى التنسيق مع البعثات الدبلوماسية في

مدينة جدة للتدارس حول مواقعها في الحي الجديد المزمع إنشاؤه من مبنى لسفارتها، وطبيعة سكن السفير بأن يكون متصلا أو منفصلا عن مبنى السفارة، وغيرها من احتياجات قد تطلبها تلك البعثات، والحرص على تيسير تواصلها مع الهيئة العليا لمدينة الرياض آنذاك التابعة لإمارة منطقة الرياض، والجهة المختصة بتخطيط المدينة العمراني والسكاني، والقائمة على هذا المشروع. وقد حرص الأمير سعود الفيصل عند تصميم مبنى وزارة الخارجية على إبراز النمط العمراني الإسلامي، وهو النمط الذي روعي إدخاله في تصميم حيى السفارات من قبل الهيئة العليا لمدينة الرياض<sup>(3)</sup>.

كما أوردت الاتفاقية في مادتها الثانية والعشرين ما يلى: «على الدولة المعتمد لديها التزام خاص باتضاذ كافة الإجراءات الملائمة لمنع اقتصام الأماكن التابعة للبعثة أو الإضرار بها، أو الإخلال بأمن البعثة أو الانتقاص من هيبتها. الأماكن الخاصة بالبعثة وأثاثها والأشياء الأخرى التي توجد بها، وكذا وسائل المواصلات التابعة لها، لا يمكن أن تكون موضع أي إجراء من إجراءات التفتيش أو الاستيلاء أو الحجز أو التنفيذ» (4). وتحظى البعثات الدبلوماسية بالملكة عناية الجهات المختصة واهتمامها، حرصا على أمنها وسلامتها؛ وذلك نابع من التـزام المملكـة العربيـة السـعودية بتعاليـم الشريعـة الإسـلامية في حرمـة دم السـفراء والمبعوثين والحرص على سلامتهم، وهو ما يتفق مع المادة الآنفة الذكر من اتفاقيـة فيينا. لـذا اهتمـت وزارة الخارجيـة بأمـن الحـي الدبلوماسي ومنشاته الحيوية؛ فعند الانتقال إليه أنشأت أمانة منطقة الرياض «قوى أمن الحي الدبلوماسي» تابعة لشرطة الرياض، يتم اختيار أفرادها وفق ضوابط وشروط معينة من أهمها المؤهل الدراسي، وإتمام تدريبهم الأمنى لدى شرطة الرياض، والحرص على أن تعقد لهم دورات في معهد الدراسات الدبلوماسية الذي كان ملحقاً وقتها في مبنى وزارة الخارجية الرئيس، لفهم طبيعة الحي وحساسيته. ثم جرى تطويرها بعد ذلك، حين أنشئ للقوة مكتبٌ تنسيقيّ يتكون من الجهات الأمنية ذات العلاقة بالحي ووزارة الخارجية، يعمل على مدار أربع وعشرين ساعة، مهمته حل المشاكل الأمنية المتعلقة بأمن الحي، ويكون متصلا بالقوة الأمنية الموجودة فيه في أى وقت. وتتكون هذه القوة الأمنية من ثلاثة فروع: فرع الضبط الجنائي، ومهمتهم التحقيق والضبط، وفرع الضبط الإداري، وهم الدوريات والحراسات الراكبة والراجلة، وفرع وحدة الخدمات الإدارية، وهو مسؤول عن أعمال الاتصالات الإدارية والأرشيف وشؤون خدمة الأفراد والصيانة. كما تم تأسيس «اللجنة الدائمة لطلبات المساعدة القانونية»، وتم الاتفاق على إنشائها بين عدد من الجهات الحكومية بالمملكة من بينها وزارة الخارجية، ووزارة الداخلية، ووزارة العدل، والنيابة العامة وغيرها من المؤسسات الحكومية، وتتولى هذه اللجنة مسؤولية تنفيذ طلبات المساعدة القانونية الواردة للمملكة من الدول الأجنبية، أو طلبات المساعدة القانونية الصادرة من الملكة إلى تلك الدول في جميع الجرائم وفقا للاتفاقيات الدولية في المجال نفسه) 5(.

ثمّ إن المملكة العربية السعودية تمنح التسهيلات اللازمة لقيام البعثات الدبلوماسية بمهامها، وفق ما نصت عليه اتفاقية فيينا في المادة الخامسة والعشرين، وتأتى في مقدمة تلك التسهيلات إكساب المبعوثين الدبلوماسيين وذويهم الإقامة النظامية طول مدة ممارستهم لعملهم، وتيسير امتلاكهم للمواصلات التي تعينهم في تنقلهم لإنجاز مهامهم. وتكفل لهم الملكة حرية التنقل داخلها، إما للوقوف على شأن خاص برعاياهم، أو للمناقشة أو التفاوض في شأن اقتصادي وغيره مع إحدى مؤسسات الدولة المضيفة والمقيمة خارج العاصمة، شرط مراعاتهم للوائحها الخاصة، التي منها حرمة الدخول للأماكن المقدسة فيها لغير المسلمين منهم، حسب ما أقرته اتفاقية فيينا في المادة السادسة والعشرين منها(6). وتحرص وزارة الخارجية بالمملكة عل تسهيل إقامة الدبلوماسيين وعائلاتهم وأخذهم الوضع النظامي والقانوني داخل المملكة، إذ يحصل الدبلوماسي وأفراد عائلته على إقامة مدتها عامان قابلة للتجديد، كما يحصل على تأشيرة خروج وعودة لمدة سنة، ولعدة سفرات من إدارة المراسم التابعة لوزارة الخارجية التي تتفرع لأقسام عدة، منها قسم التمثيل الدبلوماسي وهو الذي يعنى بالإضافة للمهام السابقة بإبلاغ البعثات الأجنبية المعتمدة بالأنظمة والتعليمات المحلية كافة، ومنها أن حرية تنقله مشروطة بعدم تنقله في الأماكن التي تتعلق بالأمن الوطني، ودخول أماكن المقدسات الإسلامية لغير المسلمين، وحظر استيراد المشروبات الكحولية؛ باعتبارها من المحرمات في الشريعة الإسلامية، وعدم دخول الأماكن الأثرية والتاريخية والعسكرية دون الحصول على إذن للدخول. كما يتولى قسم الحصانات والامتيازات الدبلوماسية بالإدارة ذاتها بناء على الاتفاق المبرم بين وزارة الخارجية ووزارة الداخلية بالسعى للبعثات الدبلوماسية لتحقيق الشروط اللازمة للحصول على رخصة قيادة لمن يرغب منهم، وهذه الشروط التي تتطلبها وزارة الداخلية هي:

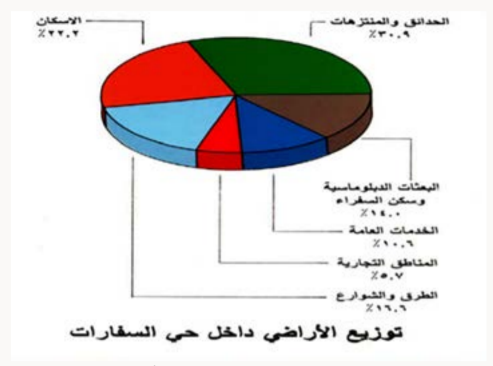
- طلب خطي من وزارة الخارجية لغرض إصدار رخصة قيادة موضح بها إذا كان معفياً من الرسوم من عدمه، حسب المعاملة بالمثل سواء أكان دبلوماسياً أم إداريا.

- استبدال رخص القيادة حسب نوع الرخصة التي يحملها عضو البعثة الدبلوماسية دون اختبار.
- إجراء الاختبار اللازم لأعضاء البعثات الذين لا يحملون رخصة قيادة من قبل إدارة المرور المختصة، للحصول على الرخصة المطلوبة.
- يجوز لمن يحمل رخصة قيادة سارية المفعول القيادة بها في المملكة العربية السعودية مدة سنة، تحسب من تاريخ دخوله للمملكة أو انتهاء صلاحية رخصته أيهما أقرب (7).
- كما يمنح المبعوث الدبلوماسي منفذا خاصا في جوازات صالة الوصول لحاملي جوازات السفر الدبلوماسية، وفتح صالة كبار النزوار لرئيس البعثة لدى مغادرته أو وصوله، وذلك في إطار قواعد المحاملة المتدالة (8).

# إنشاء حى السفارات وتخصيصه لوزارة الخارجية:

يقع حي السفارات شمال غرب مدينة الرياض، على مساحة تقدر بثمانية كيلوم ترات مربعة، ويحيط به وادي حنيفة (9) من جهة الغرب، وتضم وطريق «صلبوخ» من جهة الشرق، وطريق الحجاز من جهة الغرب، وتضم المنطقة التي يقع فيها الحي عدداً من المنشآت والمباني الحكومية الهامة مثل: الديوان الملكي، ومجلس الوزراء، وجامعة الملك سعود، ومستشفى الملك خالد للعيون، والمدينة الرياضية. وقد كان الأمر الملكي رقم 1650 الصادر في خالد للعيون، والمدينة الرياضية. وقد كان الأمر الملكي رقم 1650 الصادر في للرياض هو منشأ فكرة حي السفارات. وقد اقتضى في مرحلة تخطيطه مراعاة السائه بأن يكون امتدادا لسلسة النمو الحضري لمدينة الرياض، مرتبطاً بها عضويا وإداريا، وأن تمثل نسبة السكان السعوديون فيه أكثر من %50، يصل أقصى كثافة سكانية له إلى 22000 نسمة، وأكثر من مائة وعشرين بعثة يطوماسية وإقليمية ومنظمات دولية. (10)

وعند تخطيط الحي روعي اتباع التوزيع النسبي للمنشآت العامة فيه وفقا للمشورات بين الوزارات المعنية، وزارة الخارجية، وزارة التعليم، وزارة الشؤون البلدية وغيرها من الوزارات ذات الشأن والعلاقة. ويظهر الشكل الآتي حجم التوزيع لكل منشأة من منشآته (11):



وقد وضعت اللجنة التنفيذية العليا التي أنشأتها هيئة التطوير خطة عامة، يسترشد بها الفريق الاستشاري المكون من ثلاث شركات عالمية عند إعداده المخطط الشامل للحي وتصاميمه العمرانية، جاءت في النقاط التالية:

- يكون الحي متصلا بالنطاق العمراني الحضاري لمدينة الرياض، ولا يتميز عنها إلا في أسلوب التنفيذ، ومدة إنشائه.
- الغرض الأساس من إنشاء هذا الحي هو إيواء السلك الدبلوماسي
   المقيم بجدة وقت الانتقال.
- ينتمي الحي إلى مدينة الرياض إداريا وعضويا، ويراعى ذلك عند وضع التكوين السكاني داخل الحي والخدمات العامة، لضمان هذا الانتماء والحد من الانعزالية التي قد تنشأ في المناطق التي يغلب عليها العنصر الأجنبي في تركيبها السكاني.
- مراعاة التوازن والتكامل في وظائف الحي ومرافقه وخدماته باعتباره حيّاً حضريا عصريا.
- تحتفظ حكومة المملكة العربية السعودية بملكية الأراضي جميعها داخل الحي. يستثنى من ذلك الأرض اللازمة لإقامة مكتب السفارة وسكن السفارة، فللسفارة حق التملك مع مراعاة مبدأ المعاملة بالمثل.

وتميز التصميم بوجود طريقين رئيسين: أحدهما يرتبط بطريق «صلبوخ» من الشرق، والآخر بطريق الحجاز جنوبا، ويقع على طرفيهما منطقة مركزية متعددة الاستعمالات. وخارج المنطقة المركزية تمتد مواقع لبعض السفارات على جانبي الطريق الرئيسين (12). وتولت إدارة العلاقات العامة بوزارة الخارجية منذ البدء في إعداد التصميم العمراني النهائي للمنطقة المركزية، والمناطق السكنية، والدبلوماسية بالحي التواصل مع البعثات الدبلوماسية لإعداد اتفاقيات حيازة أي تملك الأرض، وضوابط التطوير، ولوائح وأنظمة البناء للبعثات الدبلوماسية والمنظمات الإقليمية، وتوزيعها عليهم وشرحها لهم، واطلاعهم على سير العمل في الحي بتقارير دورية شاملة وموضحة، ومن خلال زيارات ميدانية مجدولة للموقع. لتراجع اللجنة التنفيذية للمشروع الملاحظات التي ترد إليها من البعثات الدبلوماسية عبر وزارة الخارجية أيضاً (13).

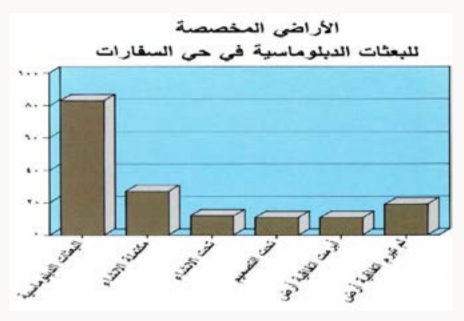




وقد جرى تخطيط الحي ليتسع مستقبلا لمائة وعشرين سفارة وبعثة دبلوماسية كحد أقصى، وعند الانتهاء من بنائه كان قد أنجز بناء موقع ثلاثة وثمانين بعثة دبلوماسية تشكل العدد الإجمالي للبعثات الدبلوماسية بالمملكة المعتمدة والمقيمة، وتم تلبية رغبات السفارات في تخصيص موقعين ليكون أحدهما سفارة، والآخر منزلا للسفير، أو ليكون كلاهما في موقع واحد. أما عن الصفة الاعتبارية للأرض التي وقع اختيار البعثة الدبلوماسية عليها فإن وزارة الخارجية في المملكة العربية السعودية حددت ذلك بثلاثة طرق:

- حيازة الأرض لإقامة مقر السفارة ومنزل السفارة بنظام التأجير بواقع (2.6) ريال سعودي لكل متر مربع في السنة.
- التملك بالشراء مقابل (913) ريالاً للمتر المربع، أو التملك على أساس المبدأ الدولي التعامل بالمشل (14).

حيازة الأرض لإسكان موظفي السفارة أو البعثة يقتصر على نظام
 التأحر فقط.



كما شمل التخطيط مواقع مختلفة للمنظمات الإقليمية والدولية، مثل الأمانة العامة لمجلس التعاون لدول الخليج العربي (15)، وهيئة بريد الخليج الأمانة العربية للاتصالات الفضائية (17) وغيرها من المنظمات (18).

ويصف الدبلوماسي فهد المارك (19) الحي الدبلوماسي (السفارات) بالرياض بأنه من أرقى الأحياء الدبلوماسية وأجملها، لما تتوافر فيه من خدمات ومميزات، بل إن عددا من الدبلوماسيين يحرصون على تمديد خدماتهم في المملكة العربية السعودية، لما اتصفت به المملكة وأبناء ها من كرم الضيافة وحسن المعاملة والاحترام دون تمييز؛ فضلاً عن توفر الأمن والأمان (20).

اهتمام وزارة الخارجية بالمبعوثين الدبلوماسيين وشؤونهم داخل المملكة:

يتم تعيين المبعوث الدبلوماسي لدولة ما مروراً بثلاث مراحل: الأولى مرحلة الترشيح من قبل دولته، الثانية مرحلة «الاستمزاج» (21) وهي موافقة الدولة المضيفة وقبولها لشخصه لديها من عدمه، ثم مرحلة الاعتماد لدى الدولة المضيفة، وهي المرحلة التي تشرف على تنظيم إجراءاتها وزارة الخارجية عند قدوم المبعوث الدبلوماسي إليها، حتى يتمكن من مباشرة عمله المكلف به؛ و يقابل السفير الجديد عند قدومه وزير الخارجية ممثلا في شخص الأمير سعود الفيصل أو من ينوب عنه، ويقدم له صورة من أوراق اعتماده،

والاطلاع على كلمته التى سيلقيها أمام الملك وحفظ نسخة منها. وتمنحه وزارة الخارجية في هذه المرحلة المزايا والحصانات لحظة دخوله أرض الملكة، ويتم إخطاره بتحديد موعد له مع الملك لتقديم أوراق اعتماده في نسختها الأصليـة للمقـام السـامي، لاعتمـاده رسـميا في أقـرب فرصـة ممكنـة. ويقـوم وزير الخارجية بالإجراءات اللازمة من أجل هذا الاعتماد؛ من الرفع لمقام الملك للاستئذان في تحديد موعد لتقديم أوراق اعتماد السفير. كما يقام بعد تحديد الموعد حفلٌ ليقدم السفير أوراقه فيه للملك أو نائبه لاعتماده بعد إلقائه كلمته الموجزة في حضرة الملك أو نائبه ويقدّم بعدها كتاب اعتماده للملك الذي يسلّمه بدوره لوزير الخارجية مغلقا؛ عندها يعدّ السفير قائما بمهامه ومسؤولا عن بعثته في المملكة، ويبقى مع الملك بمفرده بوجود وزير الخارجية لتبادل الأحاديث الوديّة. وبهذا يحق له القيام بالاتصالات الرسمية بالبعثات الأجنبية بعد اعتماده رسميا من قبل المملكة. وقد أُتّبع إجراء مطور في عهد الملك فهد بن عبد العزيز لمقابلة السفراء الجدد وتسلم أوراق اعتمادهم، وذلك نظرا لتوسع التمثيل الدبلوماسي للمملكة وكثرة المبعوثين الدبلوماسيين لدى المملكة العربية السعودية؛ فقد أصبح يخصص يـوم كامـل لاسـتقبال السـفراء الجـدد وتقديـم أوراق اعتمادهـم، بحيـث تتـم في المراسم تقديم كل سفير على حدة (22). ويتمتع المبعوث الدبلوماسي كما ذكر سابقا بامتيازات وحصانات منذ وصوله للمملكة العربية السعودية، كفلتها له اتفاقية فيبنا الدولية للعلاقات الديلوماسية والقنصلية، ومنها المساعدة على إيجاد الأماكن اللازمة لبعثته من سفارة، وسكن لرئيسها وأعضائها، وذلك في الحي الدبلوماسي الذي أنشع لهذه الغاية، وقد جرت العادة بين الدول أن تكون العاصمـة مقـرا للبعثـات الديلوماسـية، وتطبـق المملكـة بهـذا الخصـوص مداً المعاملة بالمثل المنصوص عليه في اتفاقية فيينا الدبلوماسية بخياري التملك أو الإبحار (23). وتعمل وزارة الخارجية في المملكة العربية السعودية على التعاون إيجابيا وفق ما جرت عليه الأعراف الدبلوماسية والضوابط القانونية التي نظمتها الاتفاقية الدبلوماسية في فيينا، إدراكا منها لأهمية البعثات الدبلوماسية في العلاقات الدولية، وتحقيقا لسعيها في تنمية علاقاتها الدولية من واقع اهتمامها بالبعثات الدبلوماسية على أرضها، واحتراما للعهود والمواثيق الدولية، والتزاما بمبدأ عدم التدخل في شؤون الآخرين، حتى ينعكس أثر ذلك على مكانتها الدولية، ونهضتها الاقتصادية والحضارية، وبالتالي على شعبها داخل أرضها، وخارجها ممن يتواجدون لأغراض شتى لدى مختلف الدول الشقيقة والصديقة. وقد تجلى الاهتمام بالبعثات الدبلوماسية في المملكة من شخص وزير الخارجية الأمير سعود الفيصل؛ فكان يولي قدرا كبيرا لطلبات لقائه ومقابلته من قبلهم، إذ أن ذلك هو من صميم التمثيل الدبلوماسي، بل إنه يعول على البعثات الدبلوماسية القدر الأكبر من العبء في جعله أكثر فاعلية، وأظهر أثرا في العلاقة بين الدولتين، فكان يضع طلبات اللقاء في مقدمة عمله، ويوضح ذلك مدير إدارة شؤون المراسم والتشريفات بالوزارة فيقول:

- يحظى السفراء المعينون حديثا بأولوية في جدول أعمال الأمير حين تقديم أوراق اعتمادهم من دولهم له. إذ إن هذا الاهتمام لهو دليل واضح على تطلع المملكة لاستمرار التعاون بين الجانبين، فاعتماد أوراق المبعوث الدبلوماسي من لدن الوزير هو بمثابة الإذن للقيام بنشاط عمله في سفارته بشكل أوليّ، ريثما تتم جدولة لقائم بالملك.
- كان للأمير اهتمام كبير بتسهيل إجراءات الإقامة الدبلوماسية للمبعوثين الدبلوماسيين وذويهم.
- في حال طلبت البعثة الدبلوماسية من وزارة الخارجية تفويضا أو وصولا لأي جهة حكومية في المملكة فإن الوزارة تصدر برقية عاجلة باسم الوزير يتضمن مسمى البعثة الدبلوماسية وطلبها والجهة المعنية بهذا الشأن.
- في حال تلقي وزارة الخارجية دعوة من البعثات الدبلوماسية لحضور حفل خاص، كيوم الاستقلال، أو اليوم الوطني وغيرها فإنه جرت العادة أن يحضر عنه بالنيابة وكيل الوزارة لشؤون المراسم والتشريفات أو نائبه (24).

هذا فيما يتعلق بالاهتمام على الصعيد المباشر بين الوزير وممثلي تلك البعثات الدبلوماسية، كما أولى الأمير عنايته واهتمامه وتوجيهاته للإدارات في وزارة الخارجية التي من صميم عملها الاهتمام بشؤون ذات علاقة بالبعثات الدبلوماسية، مثل متابعة مواطنيهم داخل المملكة مدنيا وقضائيا، والاهتمام بالنواحي التعليمية لهم، كافتتاح المراكز والمدارس الأجنبية بالمملكة لهم، وتعد متابعة الرعايا وقضاء حوائجهم أحد أعمال البعثات الدبلوماسية بإجماع دولي، وقد أولت وزارة الخارجية في المملكة هذا الأمر صميم عنايتها؛ فعند تأسيس المملكة العربية السعودية أنشأت في وزارة الخارجية في القسم القنصلي منها «إدارة الحقوق العامة» يندرج تحتها «إدارة شؤون الأجانب»، وذلك في مقر الوزارة في مدينة جدة. وعند انتقال الوزارة لمقرها الجديد في مدينة الرياض عام 4041هم تحولت لإدارة الحقوق العامة ضمن هيكل الشعبة القنصلية بالوزارة، وهو الذي اعتمده الأمير سعود الفيصل نتيجة

للازدياد المضطرد في أعداد الأجانب المقيمين بالمملكة، ولا غرو في أن المملكة تعد وجهة دينية للمعتمرين والحجاج، وبيئة جاذبة للأجانب الباحثين عن العمل؛ لوفرة فرصه لديها بالنسبة لبعضهم، أو للدراسة في جامعاتها مثل الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة خاصة، وغيرها من الأسباب (25).

ثـم طـور هيـكل الشـعبة القنصليـة في عـام 7141هـ/ 699-7991م، وحولـت إلى وكالـة أدرجـت فيهـا إدارة شـؤون الأجانب ضمـن هيـكل الوكالـة الجديد المعتمـد مـن وزيـر الخارجيـة. وقـد نالـت الإدارة اهتمـام الأمـير سـعود وتوجيهاتـه؛ لعلاقتهـا بشـؤون الأجانـب المقيمـين عـلى أرضهـا، وإشرافهـا عـلى العديـد مـن العلاقتهـا التـي لهـا أهميـة لـدى الكثـير مـن الـدول الصديقـة، وهـي القضايـا التـي تكـون مثـار اهتمـام تلـك الـدول والحكومـات يطرحهـا وزراء الخارجيـة والسـفراء معـه (26). والإدارة بهـذا الشـكل هـي مخولـة بمتابعـة قضايـا الوافديـن وشـؤونهم مع سـفاراتهم وممثليتاهـم، وهـي حلقـة الوصـل بـين البعثـات الدبلوماسـية والقنصليـة والجهـات المختصـة بالمملكـة. كمـا تعـد واحـدة مـن أهـم الإدارات بالـوزارة بالنسـبة للبعثـات الدبلوماسـية والأكثـر طلبـا للزيـارة والاجتماعـات الثنائيـة مـع مديرهـا مـن قبـل البعثـات الدبلوماسـية لمتابعـة شـؤون رعاياهـا.

كما تعد الإدارة الأكثر من حيث حجم العمل الوارد لها من الحهات المختصة مثل وزارة الداخلية، ووزارة العدل، النباية العامة، وإمارات المناطق، ووزارة الموارد البشرية، ووزارة الصحة، وأقسام الشرطة والسجون، إلى غير ذلك. وهي تعمل جاهدة على إنجازها وفق الضوابط والقوانين الدولية المنظمة لها(27). واقتضى وجود أعداد من الوافدين وأسرهم في المملكة العربية السعودية مدّة زمنية تصل إلى سنوات إلى أن تهتم بهم بعثاتهم الديلوماسية تعليميا، فتحرص على متابعتهم لتعليمهم وعدم انقطاعهم عنه، وتتولى وزارة الخارجية بالملكة متابعة هذا الأمر؛ كونها عضواً في محلس الإشراف، بمثلها وكبل الوزارة حسب لائحة المدارس الأجنبة بالملكة الصادرة بقـرار مجلـس الـوزراء رقـم 26 وتاريـخ (4/2/41هــ/11/6/1997م). وتوجد بالملكة مدارس السفارات يكون القبول فيها حصريا لأبناء منسوبيها، وفيها مدارس لجالياتهم تتولى كل سفارة الإشراف على مدرستها(28). ويختص مجلس الإشراف بعضوية وزارة الخارجية بوضع القواعد والإجراءات اللازمة لمنح التراخيص للمدارس الأجنبية، ودراسة الطلبات التي تقدم لوزارة الخارجية من قبل السفارات الأجنبية بالملكة، ووضع البرامج والمناهج التعليمية المناسبة وفق الضوابط التي تحددها وزارة التعليم، ونقل مكاتبات السفارات للجهات الحكومية أو الخاصة في الملكة؛ فهي جهة وسيطة بين جهتين فيما تتلقاه تلك الجهات من طلبات أو توجيهات وملاحظات. ولتخصيص هذا الأمر بالعناية التامة فقد أنشئت بالوزارة إبان تولي الأمير سعود «إدارة المدارس والمركز الأجنبية» بالمملكة بعد زيادة الطلبات التعليمية من قبل السفارات الأجنبية الأجنبية في العقدين الأخيرين، نظرا لما شهدته المملكة من نهضة ونقلة دبلوماسية، بحيث أصبحت جاذبة لكثير من الأجانب للإقامة فيها، ومنهم حاليات الدول الكبرى والتي حرصت سفاراتهم على أن تكون لهم مدارس لتعليم أبناء جالياتهم. وقد كان للأمير سعود الفيصل توجيهات واضحة لإدارة المراكز والمدارس الأجنبية بالمملكة، من باب الحرص على أن تقدم الإدارة أفضل المداكز والمدارس التعاون مع تلك البعثات بما يشرف المملكة العربية السعودية، ويليق بها من التزام بالقوانين الدولية، وهذا كله من باب التقدير لروابط الصداقة والعلاقات الودية مع دولهم، فكان يوصي بأن تحرص الإدارة على أن تكون مدارس البعثات الدبلوماسية في مبان نموذجية رائدة، تعكس النهضة التعليمية في المملكة عندما يلتحق بها رعاياهم. كما أن الإدارة مخولة من الأمير لإبداء الرأي في طلبات البعثات الدبلوماسية والتفاوض معهم، تحقيقا لرغباتهم بما لا متناف مع الساسة الداخلية للمملكة (29).

كما يحظى المبعوثون الدبلوماسيون وأفراد عائلاتهم المقيمون معه بالمملكة العربية السعودية بالحصانات التي كفلتها لهم الاتفاقية؛ فلا يجوز القبض عليهم في حال مخالفتهم لأنظمة الدولة وقوانينها. وهذه الحصانات التي تعطى للدبلوماسي هي لضمان أداء عمله في أمن وطمأنينة من محاسبة السلطات المحلية له، بالإضافة إلى كونه يمثل دولة ذات سيادة. لكن ذلك لا يعني عدم محاسبته إذا لم يحترم أنظمة الدولة المضيفة ولوائحها، فيحق لها حينئة القيام بطرده ورفع دعوى ضده عن طريق الدعوى الدبلوماسية؛ فالحصانة الدبلوماسية التي يتمتع بها في الدولة المضيفة لا تعفيه من الخضوع لقضاء لدولته. ولم تواجه المملكة العربية السعودية بفضل الله أي مشكلات تذكر من هذا النوع، وإذا ما خالفت أقلية الأنظمة الدولية ولم تحترم التزاماتها الدولية فإن لوزارة الخارجية القيام بلفت نظر، وفي حال تكرار المخالفة فلها حق طلب سحب الشخص المخالف من البعثة، وحتى من دون إبداء الأسباب (60).

كما امتد اهتمام الأمير بالبعثات الدبلوماسية في المملكة للوقت الذي تعرضت فيه المملكة لهجمات إرهابية مستهدفة منشآت حكومية سعودية، وعددا من المقيمين الأجانب فيها، فقد بادر الأمير سعود من منطلق حس المسؤولية، وحرمة الدم في الإسلام، واحتراما للمواثيق الدولية التي أقرتها المملكة إلى عقد لقاء مطول مع أعضاء السلك الدبلوماسي وممثل الجاليات الأجنبية

الغربية في مدينة جدة في (جمادي الأولى 1425هـ/يونيو 2004م)؛ نقل لهم الأمير تعازي القيادة لضحايا الأعمال الإرهابية، وأكد لهم حرص الملكة على أمنهم وسلامتهم الذي يعد جزءا لا يتجزأ من أمن وسلامة الوطن والمواطن، كما أكد لهم أنه سيتم التعامل معهم وفق تراث المملكة وتقاليدها كضيوف مكرمين تودى واجباتهم إليهم وخاصة الحفاظ على أمنهم وسلامتهم (31). وقد شمل اهتمام وزارة الخارجية كل ما يسهم في خدمة البعثات الدبلوماسية داخل مقارهم، ويكفل لهم راحتهم وطمأنينتهم، ونعنى بذلك على سبيل التمثيل لا الحصر المستخدمين الذين ترغب المثليات في تعيينهم محليا، فتمنح لهم الإقامة من إدارة الجوازات والجنسية، بطلب تقدمه وزارة الخارجية بعد الحصول على تنازل من كفيلهم الأصلى. كما يجوز للسعودي العمل بالمثليات الأجنبية في بلده إلا إذا عارضت السلطات المختصة ذلك(32). ويتواصل اهتمام وزارة الخارجية بأعضاء البعثات الدبلوماسية منذ قدومهم وحتى مغادرتهم؛ فتقيم لهم الوزارة حف لاً أو مراسم توديع لهم، تقديرا لجهودهم خلال مدة إقامتهم بالملكة، وكان الأمير سعود الفيصل يلتزم بالعادات والتقاليد الدبلوماسية في تكريم أصحاب السعادة السفراء المنقولين بعد خدمة حافلة في المملكة، إذ يقيم حفل غداء أو عشاء للتوديع، وتهتم إدارة المراسم بالتجهيز والتحضير له، ويتم فيه دعوة عدد من مسؤولي الوزارة، وعميد السلك الدبلوماسي، وعميد المجموعة الجغرافية التي يتبعها السفير المنقول، ويخصص للسفير الذي هو ضيف الشرف مقعدٌ يمينَ وزير الخارجية أو من ينيب عنه. وهناك إجراء تتبعه وزارة الخارجية في حال كان السفير المنقول ممن قضوا مدة طويلة في الملكة ممن هم على رتبة سفراء مفوضين أو سفراء فوق العادة، ولهم إسهامات وخدمات جليلة؛ يتمثل في الرفع إلى الملك باقتراح منحهم وشاحا أو وساماً (33) مناسباً، تقديرا لهم، ويكون بالعادة هذا التقدير في منحهم وشاح الملك عبد العزيز من الطبقة الثانية <sup>(34)</sup>.

من الجليّ أن ما سبق يؤكد حرص وزارة الخارجية على القيام بالمهام المسندة إليها من القيادة، وتيسير شؤون البعثات الدبلوماسية، والحرص على رصد أي طارئٍ ما يؤذيهم أو يضرهم، ومنع كل ما من شأنه تكدير صفو العلاقات مع الدول الشقيقة والصديقة، وإن المملكة -بالتزامها هذا- لهي تحذو حذو رسول الله هي التعامل مع الرسل والمبعوثين، واحترامه لهم، وحفاظه على حياتهم، مع ما قد صدر من بعضهم من تجاوزات في حقه هـ قد

قـال -عليـه الصـلاة والسـلام- لرسـولي مسـيلمة الكـذاب<sup>(35)</sup> الـذي ادعـى مشـاركته في النبـوة مـع محمـد ﷺ: مـا تقـولان أنتمـا؟ قـالا: نقـول مـا يقـول. فـرد -عليـه الصـلاة والسـلام- رداً أظهـر خلالـه حرمـة السـفير وعظـم مهمتـه؛ حيـث قـال:» أمـا -واللـه- لـولا الرسـل لا تقتـل لضربـت أعناقكمـا»<sup>(36)</sup>.

### المصادر والمراجع:

- (1)أحمدجمعة: السلوك الدبلوماسي في الممارسة السعودية، (الرياض، معهد الدراسات الدبلوماسية، 1431هـ/2010م)، ص25.
- (2)موقع وزارة الخارجية السعودية: اتفاقية فيينا للعلاقات الدبلوماسية والقنصلية.
- (3) مجلة الدبلوماسي: «لقاء مع المهندس كمال شكري المسؤول عن تنفيذ مبنى وزارة الخارجية بالرياض»، (الرياض، معهد الدراسات الدبلوماسية، ع4، 1404هـ/1984م)، ص12-19. ليس شرطا على البعثات الدبلوماسية إقامة سفارتها داخل الحي الدبلوماسي؛ فهناك عدد من البعثات الدبلوماسية في الرياض ارتضت لنفسها مواقع خارج الحي، وربما يعود ذلك لأسباب خاصة بها. مثل حي المعذر، والسليمانية، وصلاح الدين، والورود، والواحة، والمرسلات.
  - (4)موقع وزارة الخارجية: اتفاقية فيينا للعلاقات الدبلوماسية والقنصلية.
- (5)عبد الله حمود المطلق:» في أحدث أحياء الرياض خدمات أمنية كاملة للحي الدبلوماسي»، (الرياض، جامعة نايف العربية للعلوم الأمنية، مجلد 6، ع 61، د.ت)، م 55 59. وانظر: موقع وزارة الداخلية، اللجنة الدائمة لطلبات المساعدة القانونية. على الرابط التالى:https://www.moi.gov.sa/.
  - (6)موقع وزارة الخارجية: اتفاقية فيينا للعلاقات الدبلوماسية والقنصلية.
- (7)محمـد مدنـي: العلاقـات الدبلوماسـية والقنصليـة للمملكـة العربيـة السـعودية،(الرياض، العبيكان،1440هـــ/2019م)، ص 132-136. وانظـر: جمعـة: السـلوك الدبلومـاسي في الممارسـة السـعودية، ص 75، 76
- (8)أحمد جمعة: الضوابط القانونية والعملية للتنظيم الدبلوماسي والقنصلي، ص
- (9) وادي حنيفة: يقع في منطقة (العارض) في إقليم نجد، حيث يمتدعلى مساحة ١٢٠كموسط (نجد)، من الشمال الغربي إلى الجنوب مائلاً قليلاً الله الشرق ويمر بمدينة الرياض من الناحية الغربية لمسافة 80كم ويصل شماله بجنوبها. سمي بوادي حنيفة نسبة التي سكنت المنطقة حول ضفافه لمياهه الوفيرة، ومناسبة تربته ومناخه للزراعة. الهيئة الملكية للدينة الرياض على الرابط:/riyadh.sa/ar/tourism/guide/
- (10) الهيئة العليا لتطوير منطقة الرياض، مركز المشاريع والتخطيط، (الرياض، 1409هـ/1988م)، ص1، 30.

- (11) الهيئة العليا لتطوير منطقة الرياض، ص6.
- (12) الهيئة العليا لتطوير منطقة الرياض، ص2، 3.
  - (13) الهيئة العليا لتطوير منطقة الرياض، ص5.
- (14) الهيئة العليا لتطوير منطقة الرياض، ص 26، 27. الأسعار المذكورة وضعت في الفترة الزمنية التي أُنشئ فيها الحي، وما من شك في أنها تغيرت الآن لاعتبارات كثيرة منها: النمو المضطرد لمدينة الرياض، ونخص خدمات النقل والمواصلات، والتوسع السكني، وازدياد الحركة التجارية بها، كل هذا ينعكس مباشرة على القطاع العقاري ويؤثر فيه تصاعديا.
- (15) الأمانة العامة لمجلس التعاون لدول الخليج العربي: الجهة المسؤولة عن التنسيق والتخطيط ووضع البرامج المتكاملة للعمل المشترك بين دول مجلس التعاون لدول الخليج العربية وقد نشأت مع نشأة المجلس في مجلس التعاون لدول الخليج العربية الرياض. موقع الأمانة لمجلس التعاون لدول الخليج العربي على الرابط:
- (16)https://www.gcc-sg.org/ar-sa/AboutGCC/Pages/Primarylaw.aspx.
- (17)هيئة بريد الخليج: اتفاقية بريدية خاصة تطبق الخدمة البريدية من: رسائل، أو بطاقات بريدية، أو مطبوعات، أو مكتوبات المكفوفين، والرزم الصغيرة، في نطاق الهيئة مع حق الدول الأعضاء بالتحفظ الخاص في التصديق. والدول الأعضاء هي: الإمارات، السعودية، البحرين، العراق، سلطنة عمان، قطر، الكويت. موقع دولي: اتفاقية هيئة بريد الخليج.
- (18) المنظمة العربية للاتصالات الفضائية (عرب سات): هي منظمة حكومية دولية تأسست في عام 1396هـ/1976م من الدول الأعضاء في جامعة الدول العربية والبالغ عددها آنذاك 21 دولة، لتظل عرب سات تعمل على تلبية العربية والبالغ عددها الرئيسي في احتياجات العالم العربي لفترة تزيد على 40 عام من مقرها الرئيسي في الرياض بالمملكة العربية السعودية عبر محطتين أرضيتين للتحكم بالأقمار بالرياض وتونس. موقع عرب سات على الرابط: https://www.arabsat.
  - (19) الهيئة العليا لتطوير منطقة الرياض، ص26، 27.
- (20)فهد عبد المحسن بن فهد المارك ولد بمدينة الرياض1371هـ/1951م. حاصل على شهادة الدكتوراه من جامعة كاليفورنيا عام 1404هـ/1984م. عين سفيرا عام 1417هـ/1997م. شغل منصب مدير عام الإدراة الدبلوماسية، ونائبا لرئيس المراسم لدى الديوان العام لوزارة الخارجية. وزارة الخارجية

- السعودية: معجم السفراء السعوديين، ص270.
- (21)جريــدة الجزيــرة:» المواقــف الدبلوماســية الحازمــة للمملكــة»، (ع16750ء) 1439/11/26هـــ/8/8/ 2018م).
- (22)الاستمزاج: هي استطلاع للرأي تقوم به إدارة المراسم بوزارة خارجية الدولة المضيفة عن شخصية السفير والقائم بالأعمال المرشحين من قبل دولتهما ومدى مناسبتهما وأهليتهما للعمل الدبلوماسي على أرضها، لتحدد بناء عليه موافقتها من عدمها على المرشحين في مدة أقصاها 60 يوما ولايحق لدولة المرشحين في حال عدم الموافقة أخذ موقف سلبي من ذلك. جمال رفّه: الإنيكيت، ط1، (الرياض، 1429هـ/2008م)، ص99.
- (23) محمد مدني، العلاقات الدبلوماسية والقنصلية للمملكة العربية السعودية، ص 23، 73. 108، 109. وأحمد جمعة، السلوك الدبلوماسي في الممارسة السعودية، ص72، 73.
- (24)محمد مدني، العلاقات الدبلوماسية والقنصلية للمملكة العربية السعودية، ص 119، 120.
- (25) مقابلة أجرتها الباحثة مع مدير المراسم والتشريفات بوزارة الخارجية الدكتور عبد العزيز الرقابي في (3/3/3/4هـ/ 2020/10/19م).
- (26)مقابلة أجرتها الباحثة مع مدير الإدارة العامة لشؤون الوافدين بوزارة الخارجية الدكتور محمد الشمري في (11/3/3/14هـ/2020/10/27م). وبعد استقالة الأمير سعود ووفاته وتحديدا في سنة 1436هـ/2015م تم تحويل إدارة الأجانب إلى الإدارة العامة لشؤون الوافدين، وتندرج تحتها إدارتان: الأولى إدارة الحقوق القضائية للوافدين. والثانية إدارة الحقوق المدنية للوافدين.
- (27)مقابلة أجرتها الباحثة مع مدير الإدارة العامة لشؤون الوافدين بوزارة (27)مقابلة أجرتها الباحث معمد الشمري في (3/11/1442هـ/2020/10/27).
- (28)مقابلـة أجرتهـا الباحثـة مـع مديـر الإدارة العامـة لشـؤون الوافديـن د. محمـد الشمرى(11/3/3/10/27).
- (29)مقابلة أجرتها الباحثة مع مدير إدارة المراكز والمدراس الأجنبية في وزارة الخارجية الأستاذ وليد الرشيدان في مكتبه بوزارة الخارجية بالرياض، بتاريخ (3/13/1442هـ/29/10/29م).
- (30)مقابلة أجرتها الباحثة مع مدير إدارة المراكز والمدراس الأجنبية في وزارة الخارجية الأستاذ وليد الرشيدان في مكتبه بوزارة الخارجية بالرياض، بتاريخ (2020/10/29 م).
- (31)محمـد مدنـي: العلاقـات الدبلوماسـية والقنصليـة للمملكـة العربيـة السـعودية،

ص133، 141.

- (32)موقع وزارة الخارجية السعودية: «المؤتمر الصحفي لصاحب السمو الملكي الأمير سعود الفيصل عقب لقاء أعضاء السلك الدبلوماسي والجاليات الأجنبية الغربية في جدة»، (9/5/5/1425هـ/5/27).
- (33)محمد مدني: العلاقات الدبلوماسية والقنصلية للمملكة العربية السعودية، ص 138.
- (34) نظام الأوسمة السعودية: تمنح الأوسمة السعودية بأوامر ملكية حسب ما نصّ عليه المرسوم الملكي رقم (م/39) في 24/6/41هـ/5/4/هـ/2012م، للملوك ورؤساء الدول والشخصيات المدنية والعسكرية الوطنية والأجنبية؛ تكريماً لهم، أو تقديراً لما قاموا به من أعمال، أو لتخليد وقائع مهمة، أو لتسجيل مناسبات ذات قيمة وطنية. ويحتوي نظام الأوسمة السعودية على 4 درجات هي: =
- (35)- أوسـمة الدرجـة الأولى: وهـي: أ- قـلادة بـدر الكـبرى، ب- قـلادة الملـك عبـد العزيـز وهمـا مـن أرفـع الأوسـمة السـعودية درجـة في التكريـم، ولا تمنحـان إلا تكريمـاً للملـوك ورؤسـاء الـدول، ويحملهمـا ملـك المملكـة العربيـة السـعودية= = تبعـاً لمبايعتـه ملـكاً.
- (36)- أوسمة الدرجة الثانية: وهي: أ- وشاح الملك عبد العزيز يمنح لأعضاء مجلس الوصاية على العرش أو من في مستواهم، وأولياء العهد وأمراء الأسرة المالكة، وؤساء مجلس الوزراء، ورؤساء الهيئات النيابية ومن في درجاتهم. ب- وشاح الملك عبد العزيز من الطبقة الثانية، يُمنح وشاح الملك عبد العزيز من الطبقة الثانية، يُمنح والأجانب ممن العزيز من الطبقة الثانية عبد عادية.
- (37)- أوسمة الدرجة الثالثة: وهي عبارة عن وسام الملك عبد العزيز ويشتمل على خمس درجات هي: الدرجة المتازة، والدرجة الأولى، والدرجة الثانية، والدرجة الثالثة، والدرجة الرابعة. ويُمنح تقديراً لمن قدم خدمات كبرى للدولة أو لإحدى مؤسساتها، أو قام بخدمات أو أعمال ذات قيمة معنوية مهمة، أو قدم تضحيات كبيرة.
- (38)- أوسمة الدرجة الرابعة: وهي عبارة عن: أ- وسام الملك سعود، ب- وسام الملك فيصل، ج- وسام الملك خالد، د- وسام الملك فهد، ه- وسام الملك عبد الله. وهي أوسمة تقديرية، تكون في الدرجة الرابعة من حيث الترتيب بالنسبة إلى الأوسمة السعودية، ويشتمل كل منها على ثلاث درجات. وتُمنح بمناسبة اليوم الوطني للمملكة لمن حققوا إنجازات كبيرة أو قاموا بعمل استثنائي مميز. موقع هيئة الخبراء بمجلس الوزراء: نظام الأوسمة

السعودية.

- (39) أحمد جمعة: قواعد اللياقة والمجاملة في العمل الدبلوماسي، ص94. وللمؤلف نفسه: السلوك الدبلوماسي في الممارسة السعودية، ص162.
- (40) مسيلمة بن ثمامة بن كثير بن حبيب بن الحارث بن عبد الحارث بن عدي بن حنيفة بيكنى أبا ثمامة. قدم مع قومه بني حنيفة للمدينة في العام التاسع الهجري فكان من أمره أن سأل رسول الله أن يجعل الأمر له من بعده فأبى عليه رسول الله ذلك. ولما رجع مع قومه إلى ديار بني حنيفة في اليمامة ادعى أن أشرك في النبوة مع النبي شقم ادعى النبوة. وقد قتل في خلافة أبي يكر الصديق رضي الله عنه. موسى العازمي: اللؤلؤ المكنون في سيرة النبي المأمون، ج4، ص 660. أبو محمد ابن حزم الأندلسي: جمهرة أنساب العرب، ط1، (بيروت، دار الكتب العلمية، 1403هـ/ 1983م)، ج1، ص 310.
- (41) عبد الحق الإشبيلي: الأحكام الشرعية الصغرى، ط1، (القاهرة، جدة، مكتبة ابن تيمية ومكتبة العلم، 1413هـ/1993م)، ص 596.

# مقاربة لتفسير نشؤ القومية وعوامل انتشارها (عرض وتعليل لنظرية بندكت أندرسون: الجماعات المتخيلة)

قسم الفولكلور -معهد الدراسات الأفريقية والآسيوية- جامعة الخرطوم

# د. عفاف عبد الحفيظ محمد رحمة

### مستخلص:

لم تنتشر القومية بسبب جاذبيتها في أعين النخب السياسية الطموحة فحسب بل يسبب جاذبيتها في نظر الشعوب كذلك، فقد تعهدت الدولة القومية بمساواة كل المواطنين أمام القانون، ورفعت مكانة عامة الناس بجعلهم مصدرا جديدا للسيادة. على الرغم من ذلك فقد ارتبط صعود القومية بزيادة وترة الحروب الأهلية، والتطهير العرقى، ومعاداة الآخر. أصبحت القومية موضوعا للدراسات الأكاديميــة في أعقــاب الحــرب العالميــة الثانيــة حيــث أســهم في دراســتها ومحاولات تفسيرها كظاهرة وأبدولوجية وفي تفسير أسياب انتشارها وشعبيتها علماء التاريخوالسياسة والأنثروبولوجي والاجتماع. تحاول الباحثة في هذا المقال عـرض نظريـة (الجماعـات المتخيلـة لبندكـت أندرسـون 3891م) والتـي سـعي (أندرسون) من خلالها لان يجيب على الأسئلة الحرجة بخصوص القومية: أصولها، كيفية انتشارها خارج أوروبا، وعلاقتها بالحداثة والطباعة والأسباب التي جعلتها تحظى بهذه الشرعية الوجدانية العميقة. كتب (أندرسون) عن القومية من منظور غير أوروبي. وبينما شجب الاستعمار امتدح القومية كأيدولوجية تلهم الحب والتضحية بالنفس الشيء الذي ينعكس في منتوجها الإبداعي من أدب وشعر وأغاني. وفي تفسيره لأصول القومية وأسباب انتشارها سعى (أندرسون) الى مزج شيء من المادية التاريخية مع تحليل الخطاب ليضع أساسا لتحليلات قوميةما بعد الحداثة.

الكلمات المفتاحية: القومية، الجماعات المتخيلة، الرأسمالية، الطباعة، الأمة.

#### **Abstract:**

Nationalism not only spread due to its attractiveness in the eyes of ambitious political elites, but due to its attractiveness to the general public as well. The nation-state pledged to equality for all citizens before the law. It raised the people by making them a new source of sovereignty. Nevertheless, the rise of nationalism has been linked to the increased frequency of civil wars, ethnic

cleansing, and hostility to the other. Nationalism became a subject of academic studies in the aftermath of the Second World War, historians, politicians, anthropologists, and sociologists contributed to its study as a phenomenon and ideology, and in explaining the reasons for its spread and popularity. In this article, the researcher is trying to present the theory (the imagined communities of Benedict Anderson 1983), which sought to answer critical questions of nationalism: its origins, how it spread outside Europe, its relationship with modernity and print capitalism, and reasons behind its deep sentimental legitimacy. Anderson wrote about nationalism from a non-European perspective. While he condemned colonialism, he praised nationalism as an ideology that inspires love and self-sacrifice, which reflected in its creative product of literature, poetry and songs. In his interpretation of the origins of nationalism and the reasons for its spread, Anderson sought to blended some of historical materialism with discourse analysis to lay the basis for postmodern nationalism analyzes.

**Keywords**: Nationalism, imagined communities, capitalism, print, nation.

### مقدمة:

أثرت القومية (التي ربما كانت الأيدولوجية الأكثر أهمية في تشكيل العالم الحديث (بشكل حاسم في تاريخ العالم لأكثر من قرنين من الزمان. وعلى الرغم من أنها طورت لأول مرة خصائصها الحديثة والمميزة في أواخر القرن الثامن عشر في أوروباوأمريكا، إلاأنها انتشرت في كل أنحاء العالم تقريبا بحلول القرن العشرين. والقومية بأكثر الأوصاف عمومية هي أيدولوجية الانتماء الى بلد معين. تطورت هذه الأيدولوجية في أوروبا خلال أواخر القرن الثامن عشر وأصبحت هي المعيار الذي يقاس عليه. وعبرت القومية عن نفسها بطرق عديدة، على سبيل المثال في توحيد إيطاليا (1781) وألمانيا (1781) وفي الحركات الداخلية للأقليات داخل الإمبراطورية النمساوية الهنغارية والتي أدت الى حلها في أواخر القربية العشرين. وقد نتج عن ازدهار القومية أيضا تفكيك بقية الإمبراطورياتالأوربية العظيمة بعد الحرب العالمية الثانية بالإضافة الى تشكل ول أخرى خارج أراضيها السابقة. (1)

وكماً لاحظ (جون برويلي) فان الأعداد الهائلة من المقاربات المختلفة

لفهم هذه الظاهرة هي المسئولة عن صعوبات تحديدها والنظر في أصولها حيث يقول: « يتم تعريف القومية واعتبارها بطرق عديدة. فعلى نطاق واسع جدا تشير القومية الى أفكارأو مشاعر وأفعال. وللوهلة الأولى توحى القومية بانها من اهتمامات المثقفين وأنها مصدر للمؤرخين الذين يستخدمون الكتب والمقالات والمطبوعات القومية الأخرى. وبالمعنى الثاني تفهم القومية كمشاعر وتصرفات وقيم، وباختصار تعنى الوعي الذي يميز ثقافة معينة. وهنا يميل المؤرخون الى التركيز على تطور اللغة وأمثلة أخرى لطرق الحياة المشتركة مثل الدين والفن. وبالمعنى الثالث تفهم القومية على أنهاكيانات وتنمية تهدف الى تأكيد المصلحة الوطنية بطريقة أو بأخرى وهنا يكون تركيز المؤرخين على الأعمال السياسية والصراعات. (2)

# حـــوار القـــومــية:

اجتذبت القومية اهتمام الباحثين والمؤرخين وعلماء الأنثروبولوجي والسياسة كل من وجهة نظره، وقد تطورت دراساتها كميدان للاهتمام والبحث الأكاديمي منذ ظهورها في حوالي القرن الثامن عشر. لقد قسم الباحثون تاريخ دراسة القومية الى ثلاثة مراحل اعتبرت فيها المرحلة الأولى هي المرحلة الكلاسيكية التي امتدت خلال القرنين الثامن عشر الى القرن التاسع عشر، والتي غطت الفترة منذ ميلاد القومية وحتى العام 4191 (بداية الحرب العالمية الأولى). أما المرحلة الثانية في دراسة القومية فهي الفترة ما بين الحربين من العام 1918 والى العام 1945 حيث أصبحت القومية موضوعا للتحقيق والبحث الأكاديمي. بينما بدأت المرحلة الثالثة من العام 5491 وهي مستمرة حتى وقتنا الراهن، وهي المرحلة التي أصبح فيها الجدل الأكاديمي حول القومية أكثر كثافة وتنوعا، حيث ساهمت فيه مختلف الفروع المعرفية. كانت القومية حتى بداية القرن التاسع عشر موضوعا للدراسات في أوروبا فقط، ولم تجتذب اهتماما واسعا بين الأكاديميين خارج أوروبا حتى النصف الثانى من القرن العشرين عندما بدأت في الانتشار في جميع أنحاء العالم عبر الوسائل السياسية والعسكرية. اهتم علماء المرحلة الأولى ومعظمهم من المؤرخين والفلاسفة الاجتماعيين بمزايا وعيوب القومية أكثر من اهتمامهم بأصولها وانتشارها حيث كان اهتمامهم بها أخلاقيا وفلسفيا الى حد كبير. (3) وكانت المرحلة الأولىعموما ثقافية وأدبية شعبية بحتة ولم تكن ذات مضامين سياسية. ففي أعقاب القرن الثامن عشر وتحت تأثير كبير للثقافة الألمانية، اجتاحت العاطفة الرومانسية الخالصة والبسيطة للمجتمع الريفى عموم أوروبا في رحلة إعادة الاكتشاف الفولكلورى للشعوب، حيث كانت اللغة المحكية هي اللغة السائدة. وحفات هذه الفترة

بإعادة اكتشاف العادات والتقاليد الشعبية واحتفاءها بالعادات والتقاليد الوطنية لبعض شعوب الفلاحين الذين أصبحوا منسيين عبر التاريخ. (4)

تأثر الباحثين الذين كتبوا عن القومية في هذه الحقبة تأثرا شديدا بكتابات أسلافهم، على وجه الخصوص كتابات كانط (4271-4081م) وتلميذه (يوهان غوتفيرد فون هيردر 4471-3081م) والذي كان يعتقد بفرادة الثقافات الوطنية وعدم قابليتها للقياس، وهذا ينطبق خصوصا على اللغة التي تحمل طابع ذهن الجماعة الوطنية وشخصيتها إذ يتساءل هيردر قائلا: (هل تملك الأمة أثمن من لغة آباءها؟ يسكن في هذه اللغة عالم كامل من التراث والتاريخ والدين ومبادئ الحياة وقلبها وروحها، وحرمان الأمة من لغتها أو الحط من شانها هو حرمانها من أثمن ما تملك)(5).

أثرت هذه الروح في التيار القومي الروماني لوسط وشرق أوروبا خلال القرن التاسع عشر حيث مثلت القومية محاولة لإعادة رسم الحدود السياسية وفقا لحدود المجموعات العرقية. (6) ووفقا للقومية الرومانسية فكل قومية هي كيان عضوي مميز والأمم يجب أن تبنى على تقاليدها وأساطيرها. (7)

في المانك، دعا (بوتفريد) أبناء بلده الى عدم التخلي عن تقاليدهم الأصيلة لصالح تقاليد الجنسيات الأخرى. وطلب منهم أن يعتزوا بأساليب حياتهم الخاصة والموروثة من أسلافهم والاعتماد عليها لبناء مستقبل أمتهم. وقد لفتت أفكار (يوتفريد) الاهتمام الى الشعر الشعبي والأغاني الشعبية الألمانية وأشكالأخرى من الإيداعات ذات الصلة مثل الأساطير والحكايات الخرافية والأعراف والتقاليد فنشطت حركة جمعها وتحقيقها ودراستها. فعلى سبيل المشال بدأ الأخوان (جاكوب 5871-3681) و) ويلهام جريم 6871-9581) في جمع ونشر الحكايات الشعبية الألمانية في العام 2181. وكانت أعمالهما مؤثرة للغاية وقد استقبلها الناس بحفاوة كأشكال نقية من الأدب الوطني (8). على الرغم من أن المانيا كانت دولة ذات سيادة في فترة حياة (يوتفريد هيردر) إلاأن المبادئ القومية التى صاغها كانت تنطبق بشكل عام على جميع الدول التى كانت تكافح من اجل الوجود المستقل. ولم تلهم فلسفته القوميين الألمان فحسب، بل كانت أيضاأساسية لمعظم الحركات القومية اللاحقة. كان (يوتفريد أسسها الثقافية، وإن على الأممأن تتحول دائما إلى ماضيها الفولكلوري لتجد الأيمان في نفسها والشجاعة لمواجهة المستقبل. وقد أيقظت فلسفته وأعماله وجهوده اهتماما مباشرا بالفولكلور ولفتت الانتباه الى قيمته التاريخية والوطنية، وربطت هذه القيمة بإحياء ماضي الأمم ونمو وعيها الوطني، ووجدت فلسفته للقومية قبولا واسعا خاصة من قبل الجماعات العرقية في أوروبا الوسطى والشرقية. (9) لاحقا أثمرت بذور القومية التي زرعها (هيردر) في أراضي عديدة، فقد تجاوب الناس من عرقيات مختلفة مع أفكاره عن إحياء ماضيهم عبر إعادة النظر في فولكلورهم وتراثهم الشعبي.

في العقود الأولى من القرن العشرين ووسط ركام الحرب العالمية الأولى أصبحت القومية موضوعا للاستقصاء الأكاديمي فالكتابات المبكرة لمؤرخين من أمثال (هانز كوهين 1981-1791) و (لويس سنايدر (1805-1878 كانت رائدة في التعامل مع القومية بوصفها شيئا يجب تفسيره لا مجرد الدفاع عنه أو نقده. وكان مؤرخو هذه الفترة هم أول من شددوا على الجدة التاريخية للقومية، وحاولوا استكشاف الظروف البنيوية التي ولدت فيها. وعلى الرغم من أن كتاباتهم حفلت بالكثير من الجدل حول البدايات التاريخية التي شهدت ظهور القومية، وظروف ظهورها، ومحاولات تمييز أشكالها التي يمكن الدفاع عنها أخلاقيا بالأن هذه الكتابات المبكرة كانت رائدة ومبشرة بجدل ونقاش حيوى حول القومية. (10)

بعد الحرب العالمية الأولى أصبح موضوع القومية بارزًا في نظر الجمهور حيث تم التلاعب بأفكار القومية وحق تقرير المصير من قبل القادة الحكوميين والصناعيين والعسكريين الذين كانوا مسؤولين عن إعادة رسم خريطة أوروبا. أصبحت القومية المعيار الدولي الإجباري مع تفكك معظم الإمبراطوريات الأوروبية وصعود دولة شيوعية في روسيا. وبينما كان علماء المرحلة الثانية يناضلون للاستجابة لهذه التغييرات الهائلة، كانوا مسيرين إلى حد كبير بالمضاوف السياسية. لقد حاولوا وضع تعريفات للقومية وتوليد نظرية يمكنها تحديد الظواهر ومواءمتها مع المفاهيم ذات الصلة، والتي يمكن أن تنطبق على مظاهرها ومواقفها المتنوعة. وفقًا لأنتوني سميث «حتى ذلك الوقت (خلال فترة ما بين الحربين العالميتين)، لم تكن هناك محاولة لصياغة نظرية عامة تنطبق على جميع الحالات، أو لحل التناقضات الخاصة بكل قضية بطريقة متماسكة ومنهجية. «11)

إن محاولات توليد نظرية عامة عن القومية، وأصولها، وتأثيرها، وكيفية انتشارها، وكيف تؤثر في الواقع الفعلي، لم تكن واقعية حتى أواخر القرن العشرين عندما أصبح في الإمكان الفصل بين مفاهيم (الأمة) و(الدولة) و(القطر). ففي السابق كان التعلق الإيجابي ببلد ما يعرف ببساطة بالوطنية، حيث الولاء للدولة معادلا ليس للانتماءات السياسية بل كان معادلا للولاء لحكام الدولة الذين كانت أجسادهم تعنى حرفيا (الأمة) نفسها. لم يكن من

المكن فصل مفاهيم (الأمة) و(الدولة) و(القطر) في السابق بشكل مترابط، حتى تؤخذ في الاعتبار الجغرافيا والسياسات والحكم والمواطنة كعوامل مستقلة بشكل موضوعي. (12)

تأثرت المرحلة الثالثة (بعد نهاية الحرب العالمية الثانية والى الوقت الراهن) من دراسة القومية بشدة بعملية نهاية الاستعمار في آسيا وإفريقيا وقيام دول جديدة في تلك المستعمرات. (13) لقد دشنت تجربة التحرر من الاستعمار مقترنة بالتطورات العامة في العلوم الاجتماعية الحقبة الأكثر كثافة وغزارة في الأبحاث المتعلقة بالقومية. كان على العلماء الذين كتبوا عن القومية خلال هذه الفترة أن يتعاملوا مع عوامل لم تكن معروفة لدى الأوروبيين في القيرن السابق. ومع اكتمال انسحاب الاستعمار، شهدت البلدان الجديدة والأراضي التي كانت محتلة في السابق، إحلالا تدريجيا للهويات التي فرضها عليها المستعمرون السابق.

خلال هذه المرحلة، لم تعد النقاشات حول القومية تقتصر على المؤرخين ولكنها شملت علماء الاجتماع، والعلماء السياسيين بشكل روتيني. بدأ هـؤلاء المشاركون في تنويع التحقيقات العلمية للموضوع. كانت أكثر العقودالمثمرة لدراسة الأمة والقومية بين 0691 و0991م، عندما ألقى العدد الكسير من كتابات الباحثين ذات التأثير الكسير (أندرسون، 3891؛ غيلنس، 3891؛ هوبسباوم 0991؛ خدوري 0691؛ سميث، 8991؛ رينجر، 3891) الضوء على أسئلة حول كيفية تعريف القومية، والأمة، والحركات الوطنية، والأدوار التاريخية التي لعبتها، ومع ظهور هذه الدراسات، وصل الجدل حول القومية الى أكثر مراحلًه نضجًا، حيث تجاوز منظرو هذه المرحلة الأسئلة الملحة التي طرحت سابقا عن تعريف القومية وقدم الأمم والتفتوا الى مصاولات وضع نظرية شاملة تحيط بالظروف التاريخية والموضوعية التي قادت الى نشؤ القومية، وتفسير الكيفية التي انتشرت بها في العالم حيث مازالت تملك القوة على التشكل وتحريك الشعوب. وتنضوى تفسيرات (أندرسون) تحت مظلة مدرسة (ما بعد الحداثة) التي فسرت القومية ونشأتها وطبيعتها ووظيفتها. وتضم هذه المدرسة نظريات عديدة حاولت وصف نظرية متكاملة حول نشؤ القومية وسبل انتشارها وربطتها بالحداثة وما أتاحته الحداثة من تغييرات وقوى. ومن اهم منظرى هذه المدرسة: ارنست غلنر (9291-5991)، أريك هوبسباوم (7191-2102م)، أنتوني سميث (9391-6102)، وكان آخر المفكرين في هذه المقاربة الاجتماعية / الثقافية هو ميروسلاف هروش (ولد 2391م). كل هؤلاء المفكرين ربطوا بين نشؤ القومية وأصولها وبين الحداثة وقوى التصنيع التي غيرت وجه العالم ابتداء من القرن الثامن عشر الميلادي، وأكدوا (باختلاف بعض التفاصيل في آراءهم وتفسيراتهم) إن القومية يجب أن تفهم بوصفها جزءا من التحول الاجتماعي والثقافي الذي تشكلفي أوروبا بصورة بطيئة ومتدرجة منذ نهاية القرن الثامن عشر الميلادي.

## نظرية (الجماعات المتخيلة) لبندكت أندرسون:

بندكت ريتشارد أندرسون (6391 - 5102) هـو أستاذ فخري للدراسات الدولية، مُتخصص بالدراسات الآسيوية في جامعة كورنيل بالولايات المتحدة الأمريكية، وهـو مـؤرخ وأستاذ في العلـوم السياسية. تعتبر نظريته (الجماعات المتخيّلة) مـن اهـم الدراسات النظرية في القومية حيث حـاول عبرها التأسيس لظهـور القوميّة وبزوغها في العالـم الحديث، وتبيان الطـرق التي انتشرت بها من أوروبا والى كل أنحاء العالـم، وتعـد واحـدة مـن بـين أهـمّ الأطروحات الأكاديميّة في دراسات القومية في منتصف القـرن العشرين. صاغ (بندكت أندرسون 1930- في دراسات القومية في منتصف القـرن العشرين. صاغ (بندكت أندرسون 1930- 102 وقـدم نظرية (الجماعات المتخيلة) في كتابـه:Reflection on the Origins and Spread of Nationalism 1983 الـذي ترجمه الى العربيـة (ثائـر ديـب)، وقـدم لـه بمقدمـة ضافيـة (عزمـي بشـارة)، ونشرتـه (دار قدمـس) في العـام 2002م تحـت عنـوان: الجماعـات المتخيلـة: تأمـلات في أصـل القوميـة وانتشـارها.

قدم (أندرسون) ضمن هذا الكتاب بشكل منهجي رؤيته التي حاول فيها تفسير العوامل التي يعتقد أنها ساهمت في ظهور القومية خلال الثلاث قرون الماضية، كما قدم في هذه الرؤية بحثا معمقا في أصول الوعي القومي والوطنية، ومباحث في الأسباب التاريخية التي يعتقد أنها مهدت لظهور الفكر القومي، والأسباب التي يعتقد أنها ساهمت في نشر هذا الفكر من أوروبا الى بقية العالم. ومن تعريف القومية انتقل (أندرسون) إلى رصد الجذور الثقافية لها، كما تعرض لما سماه (الموجة الأخيرة من القومية) ويعني بها انتشار القوميات في المستعمرات السابقة في اسيا وأفريقيا، وهي الموجة التي يعتقد (أندرسون) إن المستعمر مهد لها من خلال لغة التعليم، والحرف المطبوع، ومن خلال الإجراءات التصنيفية للشعوب المستعمرة مثل التعداد السكاني وغيرها.

ينطلق (أندرسون) من فرضية أساسية وهي إن الجنسية الوطنية والقومية هي منتجات صنعية ثقافية من نوع خاص، ومن اجل فهمهما بشكل صحيح فنحن في حاجة الى اكتشاف كيف وجدت كل منهما، وبأى

طرائق تغير معناها بمرور الزمن، ولماذا حظيت بهذه الشرعية الوجدانية العميقة. إن محاولات الإجابة على هذه الأسئلة هي ما قاد الى تطوير الإطار المفهومي الذي حاول (أندرسون) من خلاله تقديم نظرية متكاملة في نشؤ وانتشار القومية. ويرى (أندرسون) إن التفسير المقنع للقومية يجب ألا ينحصر في تحديد العوامل الثقافية والسياسية التي تمهد لنمو الأمم، بل يكمن التحدي الحقيقي في إظهار كيف ولماذا اثارت هذه المنتجات الصنعية الثقافية الخاصة مثل هذه الارتباطات العميقة والوثيقة.

يفسر (أندرسون) القومية باعتبارها منتج ثقافي نشأ تلقائيًا من خلال دمج قوى تاريخية منفصلة في نهاية القرن الثامن عشر، وإنها انتشرت في جميع أنحاء العالم بفعل قوى الحداثة والتصنيع التدريجي، الذي مكن الناس من تخيل أنفسهم كجزء من مجتمع محدد بالجنسية؛ وأنها بمجرد أنوجدت أصبحت نماذج يمكن محاكاتها في تشكيلة واسعة التنوع من البيئات الاجتماعية بواسطة تشكيلة واسعة من الأيدولوجيات ذات الصلة (14).

تضمنت توضيحاته لهذه العملية الأحداث التاريخية التي صاحبت تطور القومية، والطرق التي تغير بها فهم الناس للقومية مع مرور الوقت، والكيفية التي أسهمت بها الحداثة في تسهيل عملية تخيل الأمم والانتماء اليها، والطريقة التي تغيرت بها معاني القومية وتجلياتها الثقافية بمرور الزمن، والأسباب التي تلهم بها القومية مشاعر التضحية والتفاني (إذ يلفت أندرسون الى أنّ القومية تولّد مشاعر من الإخاء والأواصر الوثيقة بين أفراد مجتمع ما، رغم أنّهم لم ولن يلتقوا فيما بينهم أبدًا) ولهذا فإنّه يقترح أن هذه الأمّة تتشكّل عبر عمليّات من (التخيّل). وهو يعرف (الأمة) بقوله: «الأمة هي مجتمع سياسي متخيل» ويوضح أن التضمين بان الأمة (متخيلة) لا يعنى أفها مزيفة أو غير حقيقية، ولكنه يقترح إنالأمة تبنى عبر مناهج شعبية يتشارك الناس من خلالها هوية ترتبط ارتباطا وثيقا بالأمة وبكلمات أخرى فان الأمم (متخيلة): « لان أفراد حتى أصغر أمة لن يعرفوا أبداأعضاء هذه الأمة الآخرينا ويقابلونهم أو حتى يسمعوا عنهم ولكن يظل في عقل كل منهم صورة عن تشاركهم هذه الهوية.» (قاله)

يعتقد (أندرسون)إن القومية والهوية القومية هي نتاج مباشر للتفاعل بين الرأسمالية الصناعية، وأفكار التنوير والإصلاح الديني، والتغيرات التي أنتجها الاثنان في طبيعة المجتمعات الأوروبية. ويجمل أطروحاته الأساسية في أن إمكانية تخين الأمة لم تنشأ تاريخيًا إلا حين فقدت ثلاث تصورات ثقافية جوهرية، بالغة القدم جميعا، سطوتها البديهية على عقول البشر:

- أول هذه التصورات أن هناك لغة مدونة بعينها تُمكَّن أتباعها من النفاذ إلى الحقيقة الأنطولوجية (حقيقة علم الوجود) ، وأنها جزء لا يتجزأ من تلك الحقيقة (ويعني بها اللغة اللاتينية التي كانت لغة الكنسة).
- والتصور الثاني أن المجتمع منظّم حول مراكز أرفع من بقية البشر كالملوك يحكمون من خلال حق إلهي (يعنى بهم ملوك وأباطرة الإمبراطوريات الكبرى).
- أما التصور الثالث فهو تصور الزمن على ذلك النصو الذي لا يمكن التمييز فيه بين الكوزمولوجيا (الرؤية الكونية الشاملة) وبين التاريخ. (16) وقد حدثتهذه التغييرات الأساسية في الثقافة والنظرة الى العالم وتشكلتعلى نصو بطيء ومتفاوت كالتالي:

# أولا: تراجع ثم أفول اللغة (اللاتينية) المقدسة كلغة علم وثقافة وبروز اللغات المحلية بدلا عنها:

كانت اللاتينية في أوروبا هي لغة القداسة، وهي لغة نخبة من محتكري الوساطة مع قيادة الكنيسة. كانت هذه الانتلجنسيا من رجال الدين أساسا ثنائية اللغة، تعرف لغة محلية إضافة الى اللاتينية. وبتوسط هذه النخبة ثنائية اللغة بين اللغتين، فإنها تتوسط عمليا بين السماء والأرض بالنسبة لعالم المؤمنين ذاك. لم تكن اللاتينية لغة التعليم فحسب، بل كانت أيضا اللغة الوحيدة التي تُطبَع. لقد بدأ أيضا اللغة الوحيدة التي تُطبَع. لقد بدأ حدوث التحول التدريجي في وضع اللاتينية كلغة مقدسة بين بداية القرن السادس عشر ونهايته، فلم تعد اللاتينية لغة الانتلجنسيا الأوروبية الراقية وبدلا عنها ساد استخدام اللغات المحلية في الطباعة.

في ذلك الوقت كتب (شكسبير) أعماله باللغة المحلِّة و (فولتير) كذلك كتب جميع مراسلاته بلغته المحلية، وهكذا انخفض بشكل كبير عدد الكتب المكتوبة باللاتينية، وازداد عدد تلك المكتوبة باللغات المحلية، وكان ذلك مثالاً لسيرورة أكبر تجلت عبر تشظي الجماعات التي قام تماسكها على لغات مقدسة قديمة، وتعددها وتمايزها تدريجيًا إلى جماعات مكانية، حين صارت غالبية الكتب تطبع باللغة المحلية في البلاد التي تنتشر فيها الطباعة. وحالما دخل رأس المال في عملية الطباعة ضاق بها سوق اللاتينية. فبعد إشباع سوق ثنائيي اللغة الذين تكلموا اللاتينية إضافة للغة المحلية انتقلت صناعة الكتاب إلى سوق أوسع عددا بما لا يقاس، فغالبية البشر في حينها كانوا أحاديي اللغة. لقد عملت الرأس مالية والطباعة على خُلْق ضروب من جماهير القرّاء الذين يقرأ

كلّ جمهور منهم بلغته الواحدة (17). باختصار فان سقوط اللاتينية كان يمثل لسيرورة أكبر، راحت فيها الجماعات المقدسة التي قام تماسكها على لغات مقدسة قديمة تتشظى وتتعدد وتتمايز مكانيا على نحو متدرج. (18)

تزامن أفول اللاتينية كلغة مقدسة مع ظهور وتأثير حركة الإصلاح الديني في القرن السادس عشر في أوروبا الغربية؛ والتي ساهمت في انتشار اللغات المحلية على نطاق واسع لأنها تبنت الطباعة واللغات المحلية كوسيلة لنشر أفكارها بين الجماهير. قامت حركة الإصلاح الديني في القرن السادس عشر بهدف إصلاح الكنيسة الكاثوليكية في اوربا الغربية. وكانت شريحة واسعة من المسيحيين الغربيين قد أدانت انتشار ما اعتبروه أفكارا باطلة وتصرفات غير لائقة داخل جسم الكنيسة، وفي مقدمتها بيع صكوك الغفران وشراء رجال الدين للمناصب العليا كالمطران والكاردينال. قامت هذه الحركة على يد القس وأستاذ اللاهوت (مارتن لوثر 1483-1546م) والذي على أطروحاته في انتقاد الكنيسة الكاثوليكية على باب كنيسة مدينة (ويتنبرغ) في عام 1517م وشرحها في 95 بندا. وقد تمكن (لوثر) بفضل الطباعة من نشر أفكاره الإصلاحية بلغته الألمانية في كلّ ركن من أركان البلاد في غضون خمسة عشر يوماً. (190)

تزايدت أعداد الكتب المطبوعة في المانيا عقب ذلك، وفي العقدين بين 1520-1540 كان عدد الكتب المنشورة في ألمانيا قد بلغ ثلاثة أضعاف ما نُشِرَ في العقدين بين 1500-1520 وكان ذلك تحولاً مذهلاً لعب فيه (لوثر)الدور المركزي المطلق فقد شكلت أعماله ما يزيد على ثلث مجموع الكتب المكتوبة بالألمانية والمباعة ما بين عامي 1518-1525م، كما ظهر في الفترة بين 1522 بالألمانية والمباعة ما بين عامي 1518-1525م، كما ظهر في الفترة بين 1546 المحموعة 430 طبعة (كاملة أو جزئية) من ترجمة الكتاب المقدس إلى الألمانية. كانت هذه أول مرة نكون فيها إزاء قراءة جماهيرية حقيقية وإزاء أدب شعبى في متناول الجميع. (20)

شكلت أفكار (لوثر) هذه نقطة البداية لحركة الإصلاح البروتستانى والتي قامت فيما بعد بترجمة الكتاب المقدس الى اللغات المحلية الأوربية، ونشرته بحماسة بين الشعوب بعد أن كان ذلك ممنوعا من قبل الكنيسة الكاثوليكية. ونشأ نتيجة لهذه الحركة مذهب مسيحي جديد خرج عن الكاثوليكية عرف بالبروتستانية التي تعنى (الاحتجاج). وقد عرف هذه الإصلاح الذي قاده (مارتن لوثر) فيما بعد باسم الإصلاح البروتستاني أو الإصلاح اللوثري.

## ثانيا:تراجُع ثم أفول شرعية حكم السلالات الملكية غير الوطنية:

كانت الملكية السلالية تنظم كل شيء حول مركز رفيع، وتستمد شرعيتها من السماء (لا من السكان الذين هم في النهاية رعايا وليسوا مواطنين)، أو

عبر سياسات جنسية مثل الزيجات السلالية المتعددة التي كانت تجمع بين صنوف السكان. وفي حين أن سيادة الدولة (في التصور الحديث) تكون مبسوطة وتامة على كل الحدود القانونية للدولة؛ فان حدود الإمبراطوريات القديمة كانت تحدد بالمركز، وكانت غير متمايزة بحيث أن السيادات متمايزة تذوب واحدتها في الأخرى على نحو دقيق لا تدركه العين. لهذا السبب استطاعت تلك الإمبراطوريات القديمة أن تحفظ ولعقود طويلة بسط حكمها على شعوب متباعدة ومتغايرة العناصر. ولكن ابتداء من القرن السابع عشر تراجعت سطوة تلك السلالات الحاكمة التي كانت تحكم بالمصاهرة والقرابة والنسبة دولا وبلدانا وشعوبا عدة في الوقت ذاته. في ذلك الوقت بدأ انهيار شرعية السلالات الملكية التي لا ترتبط بشعب أو مكان معين بقدر ما ترتبط ببعضها عبر أوروبا؛ ولا تتكلم لغة المكان بقدر ما تتكلم اللاتينية أو لغتها الأصلية التي قد لا تكون لها علاقة بالمكان الذي تحكمه والشعوب في شكل انهيار بطيء مع تتالي الثورات وتقدم التنوير في أوروبا وصولاً إلى في شكل انهيار بطيء مع تتالي الثورات وتقدم التنوير في أوروبا وصولاً إلى

## ثالثا: نشوء مفهوم جديد للزمن:

يرى (أندرسون) انه سيكون من قصر النظر أن نعتقد أن الأمم المتخيلة خرجت من أحشاء الجماعات الدينية والملكية السلالية أو حلت محلها. ذلك إن انهيار الجماعات واللغات والسلالات المقدسة كان يخفى تحته ما كان يعتري طرائق إدراك العالم من تغير جوهري، والذي عمل أكثر من اي شيء اخر على جعل التفكير في (الأمة) امرا ممكنا. (22) ويؤكد على أن كل هذه الظروف التاريخيـة التـى تحدثنـا عنهـا أدت الى نشــؤ مفهــوم جديــد للزمــن. يفصــل هــذا المفهوم الجديد زمن التكوين والخطيئة والخلاص الدينى عن الزمن اليومى المعاش، ونشوء زمن تاريخي جديد في الأذهان، وهو زمن فارغ ومتجانس، ويمكنُ ملؤُه بالمعنى. ويمكن خلاله تخيّلُ ما يجرى في الحاضر أفقيا، مثل تخيل أفراد جماعة يعيشون وتخيل ما يقومون به في الوقت ذاته، ويمكن تخيلهم يفعلون نفس الفعل في نفس الوقت. وقد كرس تحرير وقراءة الصحف باللغات المحلية وأنتج مثل هذا الشعور في منشئه التاريخي فالصحف وحدت، وتوحد الزمن والأجندات والأحداث والفعل المتزامن لمجموعة محددة من البشر. لقد تزامن انهيار حكم الملكية السلالية في أوروبا مع تغير في طرائق إدراك الزمن من زمن إلهى لا يربط بين بدايته ونهاية العالم (الوشيكة دومًا تبعًا للتصور الديني) أي تسلسل تاريخي أو سببي، إلى زمن جعلته عوامل

التطور مترابطا يتقدم بثبات ويمشي معه العالم إلى الأمام. ومن أهم هذه العوامل التي ساهمت في تغير إدراك الزمن عاملين هما الرواية والصحيفة، واللذان ازدهرا في أوروبا خلال القرن الثامن عشر، ثم في أمريكا اللاتينية وفي آسيا، فجعلا تخين الأمة أمرًا ممكنًا عبر طرح أحداث وشخصيات ووقائع متزامنة لجماعة مؤلفة من ملايين البشر، وذلك من خلال إنتاجهما صناعيا كسلعتين تُنتَج إنتاجا جماهيريًا ضخما وبأعداد كبيرة. (23)

إن انهيار المسلمات واليقينيات المترابطة البطيء والمتفاوت في أوروبا الغربية وفي أماكن أخرى بتأثير التطور الاقتصادي والاكتشافات الاجتماعية والعلمية وإطراد تطور وسائل الاتصال السريعية دق إسفينا غليظا ما يبين علم دراسة الكوزمولوجيا (دراسة علم الكون وتركيبه العام) وبين التاريخ. والحال هكذا فلا عجب انه جرى البحث عن طريقة جديدة للربط بشكل ذي مغزى بين الأخوة والقوة والزمن، ولعل ما من شيء عجل هذا البحث وجعله اشد خصوبة أكثر من رأسمالية الطباعة والتي مكنت أعداد متنامية من البشر من أن يفكروا في أنفسهم وإن يربطوا أنفسهم بآخرين بطرائق جديدة كل الجدة. (24) وباختصار غير مخل يقترح (أندرسون) انه يمكن تبين الأصول الثقافيــة للامــة الحديثــة عــلى نقطــة تقاطــع ثــلاث تطــورات: تغــير في مفاهيــم الزمن، وإنحطاط المحتمعات الدينية، وإنحسار الممالك الوراثية، أما المكون المفقود فيوفره النشر التجاري للكتب والصحف على نطاق واسع أو ما يدعوه (أندرسون) الطباعة الرأسمالية، وقد وفر هذا أكثر من اي شيء اخر إمكانية أن تفكر الأعداد المتنامية بسرعة من الناس في أنفسهم بطرائق جديدة. (25) ويؤكد (أندرسون) بشكل خاص على وجود صلة جوهرية بن صعود الرأسمالية وتطور المطبوعات من خلال القول بأن الأدب الشعبي على سبيل المثال، ساعد في انتشار اللغات الوطنية، والوعي، والأيديولوجيات، ويقول: ( إن التقاء الرأسمالية وتقنية الطباعة وعملهما على الانتشار المقدر للغات البشرية خلق إمكانية لوجود شكل جديد من المجتمع المتخيل، والذي مهد في شكله الأساسي لظهور للأمة الحديثة). (26) كما يرى (أندرسون) إن انتشار الطباعة كسلعة كان هو المفتاح في توليد أفكار التزامن الجديدة. وانه سهّل بشكل فريد تخيل الأمة بينما ساهم توسيع سوق الكتب في انتشار اللغات العامية، واستخدامها في طباعة الصحف والمسرحيات والروايات، فأصبح يمكن بسهولة تعليم تلك اللغات لغالبية السكان، لأنها أضحت مكتوبة ومطبوعة. ويؤكد (أندرسون) إن اللغات المطبوعة وضعت الأسس للوعي القومي عبر ثلاث طرائق فأوجدت أولا مجالات موحدة للتواصل والاتصال تحت مستوى اللاتينية وفوق مستوى اللغات المحلية المحكية فكشفت بذلك إمكانية تخيل ملايين القراء لآخرين يشاركونهم نفس اللغة والهوية. فالناطقون بتلك اللغات الضخمة من الفرنسيات أو الانجليزيات أو الإسبانيات ممن يجدون صعوبة أو حتى استحالة في فهم واحدهم الآخر محادثة غدوا قادرين على التفاهم عبر الطباعة والورق وبات بمقدورهم شيئا فشيئا أن يدركوا وجود مئات الآف بل ملايين البشر في حقلهم اللغوي المحدد، وان يدركوا في الوقت ذاته انه لا ينتمي الى هذا الحقل سوى مئات الآف هذه أو الملايين وحسب. وزملاء أو إخوة القراء هؤلاء المرتبطون ببعضهم بعضا من خلال الطباعة هم الذين شكلوا بخفائهم المرئي المحدد جنين الجماعة القومية المتخيلة. (27) وثانيا: منحت الطباعة الرأسمالية ثباتا جديدا للغة ساعد في بناء الرأسمالية لغات المحلية الإدارية السابقة. الرأسمالية لغات المحلية الإدارية السابقة.

لقد كانت المعرفة الجديدة التي وفرتها الطباعة مختلفة كليًا عن المعرفة القديمة التي وفرتها الكنيسة واللغة اللاتينية، فالجديدة تعيش على إعادة الإنتاج والانتشار من أجل الربح، بينما كانت القديمة لا تبحث عن هذا الربح، ومن ثم تقصر نفسها على نخب قليلة العدد. هكذا سهلت الطباعة بذلك تخيل الأمة لأن القراء كانوا يفترضون أن كل شخص كان يتلقى نفس المعلومات التي كانت متاحة للجميع في زمن واحد. (88) لقد فرّقت رأسمالية الطباعة بين الناطقين باللاتينية على قلّة عددهم، ولكنها نشرت اللغة المحلية ووحّدتها بين أعداد أكبر بكثير من البشروعلى ذلك يفترض (أندرسون) إن الطباعة مكّنت عددًا متزايدًا من الناس من التفكير في أنفسهم، وربط أنفسهم بالآخرين بطرق جديدة عميقة. (29) باختصار ينتهي (أندرسون) الى أن ما جعل المجتمعات الجديدة قابلة للتخيل هو تفاعل شبه اعتباطي لكن متفجر ما المجتمعات الجديدة قابلة للتخيل هو تفاعل شبه اعتباطي لكن متفجر ما التنوع الإنساني. (30)

القومية هي إذا شكلٌ جديدٌ من الجماعة المتخيلة هيّاً له لقاء تعددية اللغات البشرية مع الرأسمالية وتكنولوجيا الطباعة. وهكذا يرى (أندرسون) إن الأمة هي جماعة متخيلة، يتصورها المرء فينتمي إلى الآلاف والملايين من الناس المنتمين إليها أيضاً دون أن يعرفهم أو يرتبط بهم برابطة طبيعية، ولكنه قادر على تخيل هذه الرابطة. وكونها (متخيلة) لا يقلل من انتماءه لها، بل العكس، ربما يضطره التخيل، أو تضطره ضرورة التخيل إلى تقوية وشحذ هذا الانتماء بخيار أرفع ويوسائل أرقى.

بتكامل هذه الشروط التاريخية لنشؤ القومية نكون قد أحطنا بتعريف

(أندرسون) للامة التي يصفها بقوله (جماعة سياسية متخيلة ومحددة وسيدة أصلا: سياسية لأنه لم يكن ممكنًا لها التخيل في انعدام المجال السياسي الحديث، كانت ممكنة فقط بعد نزع الشرعية الإلهية والحق الإلهي عن الملوك. متخيلة: لأن أفراد أي أمة، مهما كانت صغيرة، لا يمكن أن يعرفوا معظم نظرائهم المعرفة اليومية الضرورية كما في الأسرة والقبيلة. وسيدة: لأن مفهوم الأمة ولد في عصر كان يطيح فيه التنوير بسيادة أفكار الحق الإلهي للملوك. وهي جماعة لأن الأمة يجري تصورها دائما كعلاقة رفاقية أفقية عميقة، فهذه الأخوة هي ما مكن ملايين البشر خلل القرنين الماضيين لا من أن يقتلوا وحسب، بل من أن يموتوا راضين في سبيل هذه التخيلات المحددة). (13)

# الموجة الأخيرة: القوميات في المستعمرات السابقة في اسيا وأفريقيا:

قدم (أندرسون) نظريت عن الظروف التاريخية لنشؤ وتطور القومية ودعم نظريت بأمثلة من آسيا على الرغم من أن العديد من عناصره النظرية كانت مرتبطة بشكل واضح بالتاريخ الأوروبي، وخاصة في تصوره لأصول القومية. مع ذلك يرى (أندرسون) أن (الموجة الأخيرة) من القومية اندلعت في مناطق ما بعد الاستعمار في آسيا وأفريقيا الكولونيالية بعد الحرب العالمية؛ وكانت في الأصل رداً على الإمبريالية العالمية التي جعلتها منجزات الرأسمالية الصناعية ممكنة. (32) ويرى (أندرسون) إن هذه الموجة الأخيرة استمدت الهامها غالبا من النموذج الذي شكلته الحركات القومية المبكرة في أوروبا والأميركتين. (33)

أوضح (أندرسون) بشكل مقنع دور الطباعة، وزيادة الحراك، وانتشار التعليم الحديث في عملية خلق (الأمم) التي خرجت من المستعمرات السابقة. كما أكد على دور النخب المتعلمة في نشؤ القومية والتي قال إن دورها الطليعي كان مستمدا من تعلمهم وثنائية لغتهم، فقد مكنهم تعلمهم وقراءة المطبوعات من تصور الجماعة المتخيلة السابحة في زمن فارغ متجانس، بينما عنت ثنائية لغتهم توفير منفذ عبر لغة الدولة الأوروبية (دولة الاستعمار) الى الثقافة الغربية الحديثة بمعناها الواسع وخاصة الى نماذج القومية والانتماء الى أمة. (أندرسون) إن دور النخب المتعلمة في المستعمرات في اسيا وأفريقيا في رفع الوعي القومي وإذكاء روح القومية كان يكمن في قدرتها على الوصول الى نماذج من الأمة والقومية والتي مكنتهم من صياغة نسختهم الخاصة من القومية الستعمرات، ميَّزتها عن نظيرتها القومية سمة اتصفت بها النخب القومية في المستعمرات، ميَّزتها عن نظيرتها القومية نصية الغومية المنتعمرات، ميَّزتها عن نظيرتها القومية نصية المنتعمرات، ميَّزتها عن نظيرتها القومية في أوروبا، وهي أنها كانت مؤلفة من فتية يافعين

على نحو يكاد أن يشكل صفة ثابتة. وتشير الفتوة والشباب إلى الدينامية والتقدم والمثالية القائمة على التضحية، والإرادة الثورية بشكل عام، أما في المستعمرات فكانت تعنى الجيل الأول الذي تلقى تعليما أوروبيا فصله لغويا وثقافيا عن جيل آبائه. (35) ويفصل (أندرسون) دور هذه النخب في خلق القومية في بلدانهم المستعمرة بقوله: «وباعتبارهم من المثقفين ثنائيي اللغة، وقبل ذلك بوصفهم مثقفين من أوائل القرن العشرين، فقد تمكنوا من الوصول، داخل الفصول الدراسية وخارجها، إلى نموذج للأمة والوطنية والقومية المستمدة من التجارب المضطربة والفوضوية لأكثر من قرن من الزمن في أمريكا والتاريخ الأوروبي. هذه النماذج، بدورها، ساعدت في إعطاء شكل لآلاف من الأحلام غير المكتملة. وقد تم نسخ الدروس المستفادة من القومية الرسمية والعامية، وتكييفها وتحسينها في مزيج متفاوت. ومع السرعة المتزايدة التي غيرت بها الرأسمالية وسائل المواصلات والتواصل الفكرى، وجد المثقفون في المستعمرات طرقًا لتجاوز الطباعة في نشر المجتمع المتخيل، ليس فقط للجماهير الأمية، ولكن حتى للجماهير المتعلمة والتي تقرأ بلغات مختلفة.» (36) وأخيرا مكنت تقانـة الاتصـالات المحسـنة أفـراد هـذه الطبقـة المثقفـة مـن نـشر رسـالاتهم لا بـين الجماهير الأمية فحسب، بل أيضا بين الجماهير المتعلمة التي تقرأ لغات مختلفة. (37) وكذلك تحدث (أندرسون) عن دور تقنيات الاتصال في نشر روح الانتماء إلى هوية ثقافية معينة بين أفراد المجتمعات الحديثة. على وجه الخصوص، ونسب الفضل إلى وسائل الإعلام في إيجاد مجتمع متخيل من خلال إنتاجها لحقول اتصال مشتركة وموحدة مكنت من نشر الاعتقاد بوجود مجموعة متخيلة من الناس الذين يتشاركون قيم ومصالح مشتركة والتزامات متبادلة. (38) ويلاحظ (أندرسون) انه من بين أهم العوامل التي مكنت من تخيل المجتمعات في هذه الدول في فترة ما بعد الاستعمار هي الزيادة الهائلة في الحركة، والتي أصبحت ممكنة بفضل الإنجازات المذهلة للرأسمالية الصناعية، والتي تمثلت في السكك الحديدية والبواخس في القرن التاسع عشر، والطيران في القرن العشرين. (39) بالإضافة إلى ذلك، ركـز (أندرسـون) عـلى التعليـم الحديـث الـذي كان قـد بـدأ في التوسـع. كانـت الحوجة للتعليم قد توسعت في هذه المستعمرات وفقًا لـ(أندرسون) (ليس فقط استجابة للحوجة للكتبة المتعلمين لإدارة المستعمرات، بل أيضا بسبب القبول المتزايد للأهمية الأخلاقية للمعرفة الحديثة، حتى بالنسبة للسكان المستعمرين). (40) إلاأن التعليم الحديث الذي ادخله المستعمر ساهم في خلق طبقة مثقفة ناطقة بلغتين، لكنها تشعر بالعزلة والوحدة، وهي غير مرتبطة بالطبقات البرجوازية المحلية القوية؛ وقد أصبحت هذه الطبقة فيما بعد ناطقة أساسية باسم القوميات في المستعمرات. (41)

يعتقد (أندرسون) أيضا أن الاستعمار لعب دورًا هاما في التمهيد لظهور القوميات في الأراضي التي كان يحتلها. فقد ساهم المستعمرات، الشيء الذي ساهم في مستعمراته عن طريق فرض لغته على تلك المستعمرات، الشيء الذي ساهم في تكوين هذه النخب ثنائية اللغة والتي استطاعت أن تجد مداخلا للتعرف على التجارب القومية خارج إطار مستعمراتها. وإضافة الى ذلك ساهم الاستعمار في التمهيد لظهور القوميات بإجراءاته الإحصائية والتصنيفية التي اتبعها في المستعمرات بداية من رسم الخرائط، والحدود الإدارية بين المناطق، ونهاية بإجراء التعدادات السكانية وتصنيف وتقسيم الشعوب المستعمرة حسب بأجراء التعيء الذي جلب مفاهيم جديدة مثل (العرق) و(الإثنية)، والتي أسهمت لاحقًا في تمادر دول قومدة عن أخرى ضمن تلك المستعمرات.

يتطرق (أندرسون) في هذا الخصوص إلى مؤسسات السلطة والتي استخدمها المستعمر في إعادة تشكيل المكان والسكان والإقليم وهي: التعداد أو الإحصاء السكاني، والخريطة، والمتحف (وهي إجراءات ذات تأثير عميق في تفكير الدولة الاستعمارية في مستعمراتها الخاضعة لها إذ عنت بطبيعة البشر الذين تحكمهم وجغرافية المستعمرة وشرعية الأسلاف). يقول أندرسون إن الدولة القومية التي نشأت في المستعمرات، نشأت أولا في تخيلات الدول الاستعمارية نفسها. وقد ظهر ذلك من خلال التعداد والخارطة والمتحف. وهي التي ضاغت الطريقة التي تخيلت بها الدولة الاستعمارية مجال نفوذها وسلطانها. فالتعداد يمثل طبيعة البشر الذين تحكمهم، والخارطة تمثل جغرافيا أملاكها، والمتحف يمثل شرعية أسلافها، وعبر هذه الأدواتصاغت الدول الكولونيالية محال نفوذها وسلطاتها بشريًا وجغرافيًا.

كان الإحصاء السكاني الذي أجراه الاستعمار يحدد التصنيف ويغيره عدة مرات تحت مفاهيم رؤيته هو للناس وليس كما يرون هم أنفسهم. وهيتصنيفات لم يكن تظهر قبل الاستعماربهذا المعنى ولا باي معنى مشابه،وكان مجرد الإعلان عن هذه المعلومات والنسب التصنيفية للسكان،وتعامل الإدارة الاستعمارية معهم على أساس هذه النسب والتصنيفات على مستوى التمثيل أو التوظيف يعود الناس على فهم أنفسهم كطوائف وديانات أو أعراق مختلفة عن بعضها البعض. هكذا جعلت الدولة الاستعمارية هذه النسب والتصنيفات هي العناصر التي تتألف منها المستعمرة، أو التي يريد هي أن تتألف منها المستعمرة. ويلفت (أندرسون) الى أنبيانات التعداد كانت تغدو عرقية على نحو

أوضح واشد حصرية كلما طالت الفترة الاستعمارية، وانباتت الهوية الدينية من جهة أخري تختفي بصورة تدريجية كبيان تعدادي أساسي. (42) لقد خلق هذا على كل حال الكثير من التوترات العرقية والطائفية والقبلية في عدد من الدول المستقلة حديثا في أفريقيا واسيا. وبعيدا عن الدول التي يبدو أنها قد أسست ما يبدو انه تسوية مؤقتة متعددة العرقيات، تظهر في كل حين دعوات تنادى بتقسيم الدولة الى أقاليم متجانسة عرقيا ودينيا وثقافيا، ويبدو دوما إن ذلك هو ما تنشده شعوب تلك الدول أو قادتها أو المتحدثون الرسميون باسمها.

أما الخريطة التي جاء بها المستعمرون، فقد صوِّرت الأرضَ والطبيعة في تجريد مسطح من زاوية نظر الطائر. وهي زاوية نظر لم تكن مألوفة ولا معروفة في هذه البلدان. لقد وضع المستعمر حدودا إقليمية ليس لها دائما علاقة بالجماعات واللغات التي تقطنها، ولا حتى بالتضاريس الطبيعية حيث قطعت الحدود التواصل ومسحت الأرض والبحار بعين واحدة، هي عين النفوذ الاستعماري. ثم ما لبث أن أصبح ممكنا إخراج مساحة البلد المعني من سياقه كخارطة منفصلة وتثبيته وحده على اللوح أو في الكتاب كوطن (متخيل)، لا يلبث أن يكتب له تاريخ متخيل أيضا. ونقول (متخيل) لان هذا الجزء الذي تم قطعه من الخارطة لم يشهد إطلاقا بشكله هذا وبحدوده هذه تاريخا خاصا به يجمعه سوية ويفصله عن غيره. (43)

أما عن علم الآثار الاستعماري فيشير (أندرسون) الى الاهتمام البالغ الدي أبداه الاستعمار بالآثار القديمة لحضارات البلاد التي احتلها، مفسرا ذلك بأنه محاولة لمقاومة ضغط التقدميين الأمميين، وأيضا كان المستعمر يربط نفسه بالقديم باعتبار أن كلاهما يعد فاتحا للبلاد. وفيما بعد يعمد المستعمر الى فصل الآثار على وجه الخصوص الآثار العمرانية العظيمة عن السكان المحليين ومناطق سكناهم (فلا علاقة للماضي المجيد بهموبحاضرهم)، ويحولها الى منتزه (44) كانت هذه الآثار تحاط بمروج خضراء وتوضع لها اللوحات الشارحة المشفوعة بالتواريخ هنا وهناك، مع الحرص أن تبقي هذه المواقع خالية من البشر إلا من السياح الذين يتجولون هنا وهناك، وبتحويلها الى (متحف) على هذا النحو فقد كان يعاد تحديد موقع هذه الآثار بوصفها (عدّة) كولونيالية علمانية، (45) كشفت بشكل متواصل عن القوة الفعلية التي تميزت بها القوي علمانية. ولأن الخارطة أصبحت بمثابة (لوغو) يمكن تمييزها على الفور وتُحرى في كل مكان، فقد اخترقت عميقًا الخيال الشعبي وباتت رمزًا قويا للقومية الوليدة المناهضة للكولونيالية، شأنها شأن المتحف الذي ولد على أيدي الدول

المستعمرة كدليل على عمق علاقتها بجميع ما يخص مستعمراتها مهما أوغل في القدم، ليكمل وظيفته في الدولة المستقلة بوصف علامة من علامات الهوية القومية.

وهكذا نري: حدد التعداد الجماعات البشرية الموجودة في المستعمرة، اثنيا ودينيا وقبليا، كما حدد بنيتها الطبقية والقوة البشرية اللازمة للتجنيد والعمل اقتصاديًا وعسكريًا وصهرها في جماعة متخيلة ضمن حيز حدده، وباتت الخارطة ضرورية لآليات الإدارة الجديدة للجيوش كي تؤكد ما تدعيه من حقوق، بينما أتاح علم الآثار والذي تزايد ارتباطه بالسياحة للدولة أن تظهر كحارس لتراث عام لكنه محلى أيضا. وهكذا ساهمت هذه الإجراءات جميعا (التعداد، الخارطة، المتحف) في صياغة القومية والدولة في أوروبا ولكنها عدَّلت من دورها في المستعمرات، فاستخدمت هناك لصياغة المكان الذي تستعمره، وصياغة كيفية تخيله لكي تكون قادرة على حكمه؛ ورسمت هذه الإجراءات وصنفت طبيعة المكان وطبيعة البشر الذين تحكمهم وطبيعة أسلافهم لكي منطقة نفوذها. (هذه)

وكما سبق أن أسلفت، فقد اجمع الكثير من منظرو القومية على أن منتجات الحداثة لعبت على الدوام كوسائل للتعبير عن الميول القومية في المجتمعات المدنية التي تمتعت بنوع من الحداثة والتقنيات الحديثة، ولذلك فان تحليل (أندرسون) ليس جديدا بالكليةلكن يمكن القول انه استطاع أن يواءم بين التصورات التاريخية وبين استخلاصاته من الحوار المثمر الممتد والذي أثراه الكثير من المفكرين في مسالة القومية ليصوغ نظرية شاملة تحيط بنشؤ القومية وعوامل انتشارها.

كان (ارنست غانسر) من المفكريين الذيين عنوا بالتصولات الاجتماعية / الثقافية في فهم القومية؛ وهو يعتقد بدوره إن القومية نتاج للتنظيم الاجتماعي الصناعي، وإنالقومية والأمة نتيجة لعالم (الحداثة) والوقائع الجديدة المستحدثة فيه. ويقترح (غلنسر) أن الأمم لا يمكن تعريفها إلا بتعبيرات عصر القومية، لأن القومية هي التي تولد الأمم، وليس العكس، وجادل بان القومية ظهرت نتيجة للتحديث، والانتقال من مجتمع زراعي إلى مجتمع صناعي حيث ركزت نظريته على الجوانب السياسية والثقافية لذلك الانتقال حيث يؤكد بأنه مع الحداثة تنهار كل الأسس المكونة للجماعات التقليدية المنغلقة، ويتغير العالم بشكل جذري وتحل محلها جماعات حديثة أو أسس جديدة للتجمع والتآلف، متصاحبة مع ثقافة وأسس فكربة حديثة.

على وجه الخصوص، ركز (غلنر)على الأدوار الموحدة والمتجانسة ثقافيًا للأنظمة التعليمية، وأسواق العمل الوطنية، وتحسين الاتصال والتنقل في سياق التحضر. وجادل بأن القومية كانت متوافقة إلى حد كبير مع التصنيع وتخدم الغرض من استبدال الفراغ الأيديولوجي الذي خلفه كل من اختفاء ثقافة المجتمع الزراعي السابقة والنظام السياسي والاقتصادي للإقطاع.

وحسب رأيه أنه في المراحل السابقة للحداثة (ما قبل الحداثة) كان هناك عالم مغلق وضيق من النواحي السياسية والثقافية، انعدمت فيه فحرص وإمكانيات ولادة القومية، وتجلى هذا في الجوانب التنظيمية وآلياتها أو المبادئ السياسية، والتي تساعد على إيجاد الأمة عبر ظروف وواقع الحداثة. وباختصار، تعتبر القومية من وجهة نظر (غلنر) نتاجاً وخلقاً سياسيا وإجتماعياً وثقافياً وتنظيمياً حديثاً، حيث يربط بين نشاة الأمم والقومية وعمليات التصنيع، والتحديث، والإصلاح الديني، ونشاة الرأسمالية، وظهور وعمليات التصنيع، والتحديث، ويؤكد على أن القومية هي في الحقيقة أثر من السكانية، والمجتماعي الصناعي. ويشير إلى أن (عصر الصناعة) أدي إلى الزيادة السكانية، والتمدن السريع، والهجرة، وزيادة فرص العمل الجديدة، وتقسيم العمل، وكذلك الاختراق الاقتصادي والسياسي لجماعات منغلقة على ذواتها القومية وعمليات الاستعمار والإمبريالية والتحرر من الاستعمار، كان التوسع الاستعماري هو النتيجة اللاحقة لظهور المجتمع الصناعي في أوربا الغربية وهذا بدوره أدى إلى ظهور القومية وانتشارها عبر العالم. (47)

ويتفق (أندرسون) مع (غلنر) في فكرة أن القومية ظاهرة حديثة ومن نتاج الحداثة، ولكنه يختلف عن (غلنر) في تركيزه على الجانب الثقافي عموماً وبالأخص على دور الطباعة في توحيد الثقافة واللغة، وان انتشار الطباعة كسلعة كان هو المفتاح في توليد أفكار التزامن الجديدة. ومن هذا المنطلق فهو يؤكد على دور وسائل الإعلام واللغة المطبوعة في خلق آراء وأفكار وتصورات موحدة حول الهوية الجماعية وخلق مفهوم جديد للزمن، لأن الناس كلهم باتوا يتلقون نفس المعلومات والآراء والأخبار وبنفس اللغة في نفس التوقيت، وهذه كلها عوامل عملت على توحد المشاعر والتصورات للحياة والوجود والنظر إلى الذات والآخرين، بحيث إن الجماعة تتخيل نفسها كوحدة واحدة أو جماعات متماثلة ومتشابهة في داخلها مع بعضها البعض، والتخيل يخلق الأمة ويميزها، وأن كل هذا ما كان ليتحقق دون ما توفره وتقدمه الحداثة من الإمكانات المادسة والمعنوبة.

أما (هويزبوم) فهو يقر بأن القومية من منتج من منتجات الحداثة، وهو يرجع جذورها إلى الثورة الفرنسية (9871م)، لكنه يركز كثيراً على عنصر الخلق والإسداع أو الاختراع (Invention) في نشع القومسات. وسرى (هوبزسوم) إن هـذا الاخـتراع كلـه تيـسر عـن طريـق الاقتصـاد والإعـلام وآليـات وإمكانيـات التنظيـم الاجتماعي الحديثة، وهذه الإمكانيات لم تتوفر في تاريخ البشرية إلا في مرحلة الحداثة، وهي إمكانيات وقدرات تحقق الانسجام والاندماج والترابط بين أفراد الجماعــة (الأمــة). وفي أهميــة الحداثــة في نشــؤ القوميــة يتفــق (هوبزبــوم) مــع (أندرسون) لكن (هوبزيوم) يركز أكثر على فكرة أهمية (الخلق والاختراع) حول ظاهرة القومية، إذ يعتقد (هويزبوم) إن القومية تستخدم التاريخ والموروث إلى درجة أنها يمكن أن تقوم (بتزييف التاريخ) أو (إعادة إنتاج الموروث)، وأن خلق أمـة جديـدة كان ينطـوى دائمـاً عـلى خلـق تواريـخ جديـدة، وإعـادة خلـق أحـداث قديمة أورمزيات جديدة لموروثات قديمة. ويتجلى إبداع التواريخ على الساحة القومية في نظر (هوبزبوم) في أن بعض الأمم تولي أهمية خاصة لتواريخ بعينها، وتغض النظر عن تواريخ أخرى خاصة، إذ تركز على ما يوحد الجماعة في التاريخ مثل الانتصارات والبطولات بالإضافة إلى الماسى والكوارث التي عانت منها الجماعة من قبل، بينما تهمل وتتجاهلالتواريخ والموروثات التي يمكن أنتؤدي إلى إضعاف التلاحم والوحدة بين أبناء الأمة. (48) وفيما يتعلق بدورٌ منتجات الحداثة في التعبير عن القومية فقد أكد (هوبزبوم) على دور وسائل الإعلام في التعبير عن الهوية القومية للشعوب الأوربية في أعقاب الحرب العالمية الأولى، إذ يشير الى الدور الذي لعبته وسائل الإعلام الحديثة كالسينما والراديو في التعبير عن الهوية القومية في ذلك الوقت في المجتمعات الأوربية المدنية الحديثة عالية التقنية ومن خلال هذه الوسائل أمكن للأفكار الشعبية أن تتعدل وتتحانس وتتحول إضافة الى استغلالها لأغراض الدعاية الموجهة من قبل المصالح الخاصة والدول. ويؤكد (هوبزبوم) إن وسائل الإعلام في ذلك الوقت نجحت في جعل ما كان في الواقع رموزا وطنية يتحول ليكون جزءا من حياة كل فرد وبالتالي كسر الحواجز بين ما هو خاص وما هو وطني. (49)

أما فيما يخص انبعاث القومية في المستعمرات، فقد أكد (إيلي خدوري 2991-6291) أيضًا على دور الأجيال المتعلمة في صعود القومية في المستعمرات الآسيوية والأفريقية. ((50) لكن إسهام (أندرسون) الرئيسي يكمن في تحديد كيف أن هذه العمليات الثقافية جعلت الشباب والمتعلمين يؤمنون بالأمة، يتخيلونها ويحلمون بها. ((50) وفي حين ينظر (خدوري) إلى الأشخاص المهمشين سياسياً واقتصاديًا في المستعمرات السابقة على أنهم نتاج للسخط والإحباط

المتولد من عملية تمزق النسيج الاجتماعي يرى (أندرسون) إن هؤلاء ليسو ببساطة أشخاصا ماكرين متعطشين للسلطة، بل هم على استعداد تام للإيمان بالأمة التي يتخيلونها. وعلى النقيض من بعض منظرى القومية (مثل ارنست غلنر) و(ایریك هوبزبوم) اللذین تبنیا موقف معادیا للقومیة، لم یتبن (أندرسون) موقف معاديا من القومية، بل يعتقد أن القومية بمكن أن تكون أيدولوجيا جذابة بالفعل وإنها تشجع السلوك القويم. (52) وإنها تتضمن وتلهم الحب. وكما أشار (أنتوني سميث) من قبل الى أهمية الخيال في فهمنا للسياسة وللقومية قائلًا «إن القومين دائمًا ما كانوا يصورون أمتهم المختارة في صور زاهية، بل متقدة، وهم ينشدون الأناشيد في جمال الريف الوطني ومآثر الأبطال الوطنيين». (53) دفع (أندرسون) في مواجهة الاتهامات التي طالت القومسة وجذورها من كراهسة الآخير وعلاقتها بالعنصرية، وفي وصف الطبيعة (منتجات القومية) الإبداعية من شعر وأغانى يقول (أندرسون): «إن الأمم عادة ما استلهمت الحب وعبرت عنه في هذه المنتجات بل عادة ما ضحت به بعمـق (....) ويظهـر منتـج القوميـة مـن شـعر قومـي، وقصـة نثريـة، وموسـيقي، وفن تشكيلي هذا الحب بوضوح وفي الآف الأشكال والأساليب المختلفة». ويعلق (أندرسون) قائلا: «كم من النادر أن نعثر على منتج قومى يعبر عن الخوف أو الكراهية، حتى في حالة الشعوب الخاضعة للاستعمار والتي لديها كل الأسباب للشعور بالكراهية تجاه حكامهم الامبرياليين نجد من المدهش حقا كيف أن بكون عنصر الكراهية غير وإرد إطلاقيا في التعبير عين هذه المشاعر القومية». (<sup>54)</sup> اعتبرت نظرية (الجماعات المتخيلة) من اهم الأطروحاتالأكاديمية في القرن العشرين وقد جعلها النطاق الواسع للمباحث التي عرضها (أندرسون) فيها وتنقَّل بينها بثقة عالية واحدة من النظريات البارزة في مجال نشع وانتشار القومية. وبالنظر اليها عبر السياق الواسع والنقاش المستمر في موضوع دراسات القومية يمكن أن نقول إن (بندكتأندرسون) تمكن من الخروج من نطاق الأفكار السائدة في موضوع القومية، وإنه استطاع أن يضع إطارا مفهوميا فسر عبره طرق نشــؤ الوعــى القومــى، وطـرق انتشـار القوميــة مـن أوروبـا الى بقيــة أنحـاء العالم وحتى طرق بزوغ القومية في المستعمرات السابقة في أفريقيا واسيا. وفي حين بشر بأن «نهاية عصر القوميّة، التي طالما جرى التبشير بها، لا تلوح في الأفق ولو من بعيد، لإن الانتماء إلى أمّة ما، هو القيمة التي تحظى بأكبر قدر من الشرعية الشاملة في حياة عصرنا السياسية»،نقلت نظريت (الجماعات المتخيلة) دراسة المسألة القومية إلى مستوى غير مسبوق، ومهدت لحقول بحثية جديدة في مقاربته، كما الهمت الآف الباحثين حول العالم لتطبيق نظريته على العديد من البلدان التي شهدت نشؤ الروح القومية تحت ظروف تاريخية معينة.

#### المصادر والمراجع:

- (1)Kramer, Lioyd, 2011, Nationalism in Europe and America. Politics, Cultures, and Identities Since 1775, North Carolina, University of North Carolina Press, p25
- (2)Breuilly, John, 1993, Nationalism and the State, London, Manchester University Press, 404
- (3)Kumar, Krishan, 2006, "Nationalism and Historian", in: The SAGE handbook Nations and Nationalism, London, SAGE Publications, p72-
- (4) هوبزبوم، ايريك، 2013م، الشعوب والقوميات منذ عام 1780م: المنهج والخرافة والحقيقة، ترجمة مصطفى حجاج،أبو ظبي: دار الكتب الوطنية، ص101
- (5) اوزكيريملى، اوموت، 2013م، نظريات القومية (مقدمة نقدية)، الدوحة:
- المركز العربى للأبحاث ودراسة السياسات، ترجمة معين الإمام، ص 41
- (6) Dorson, Richard, 1978, Folklore in the Modern World, London, Mouton Publishers, pp 1214-
- (7)Dorson, Richard, 1972, Folklore and Folklife, Chicago, University of Chicago Press, p 5
- (8)Dorson, 1978, Op. Cit, p 12
- (9) Wilson, William, 1973, "Herder, Folklore and Romantic Nationalism", Journal of Popular Culture, Vol VI, No. 4, pp.819835-
- اوزكيريملي، مرجع سابق، ص  $71^{((10)}$
- (11)Smith, Anthony, 2003, Nationalism and Modernism: A critical Survey of Recent Theories of Nations and Nationalism, London, Taylor & Francis,p 10
- (12)Ashcroft, David, 1987, A Critical Evaluation of Theories of Nationalism, thesis (PhD), University of Aston, p7
- (13)Kedourie, Ellie, (ed.) 1970, Nationalism in Asia and Africa, Washington, the World Publishing Company, pp16-
- (14) أندرسون، بندكت، 2009م، الجماعات المتخيلة: تأملات في أصل القومية وانتشارها، ترجمة ثائر ديب، بيروت: قدمس للنشر والتوزيع، ص 79 (15) نفس المرجع، ص 52 (15)

- (16)نفسه، ص33
- (17)نفسه، ص34
- (18)نفسه، ص61
- (19)نفسه، ص74–75
  - (20)نفسه، ص75
  - (21)نفسه، ص61
  - (22)نفسه، ص63
  - (23)نفسه، ص70
- (24)نفسه، ص70-71
- (25)اوزكيريملي، مرجع سابق، ص 200.
  - (26) المرجع السابق، ص34
    - (27)نفسه، ص 78
    - (28)نفسه، ص 34–36
      - (29)نفسه، ص33
      - (30)نفسه، ص78
      - (31) نفسه، ص53
      - (32)نفسه، ص341
        - (33)نفسه، 125
      - (34)نفسه، ص127
      - (35)نفسه، ص 129
      - (36)نفسه، ص142
- (37)اوزكيريملي، مرجع سابق، ص 204

(38)Trend, David, 2010, The End of Reading from Gutenberg to Grand Theft Auto, New York, Peter Lang, p48

- (39) أندرسون، مرجع السابق، ص 127
  - (40) نفسه، نفس المكان.
- (41) اوزكيريملي، مرجع سابق، ص 203
  - (42) المرجع سابق، ص 160
    - (43) نفسه، ص 44-45
      - (44) نفسه، ص 45
      - (45)نفسه، ص 171
      - (46) نفسه، ص 178

- (47)Gellner, 1983, Nations and Nationalism, 1983, Ithaca: Cornell University Press
- (48)Hobsbawm, Eric. J. Inventing of Traditions, in The Invention of Tradition, edited by: Hobsbawm, Eric. J. and Ranger, Terence, Cambridge: Cambridge University Press 1983
- هوبزبوم، مرجع سابق، ص 134 (49)
- (50) Kedourie, Op. Cit, pp1157-
- أندرسون، مرجع سابق، ص -141 142 (51)
- اوزكيريملي، مرجع سابق، ص 196 (52)
- (53)Smith, Anthony, 2008, The Antiquity of Nations, Cambridge, Polity Press

(54)أندرسون، مرجع سابق، ص 143

# تجارة مكة والشام بين قيصرى هاشم بن عبد مناف وعثمان بن الحويرث

معيد - جامعة أم القرى المملكة العربية السعودية

# أ. أحمد شرير عيد النفيعي

#### المستخلص:

يهدف البحث لتحديد زمن ولادة هاشم بن عبدمناف بشكل تقريبي، وكذلك يهدف ومعرفة كم عاش من الزمن ، وذلك لأهمية هذه الشخصية ، وكونها متعلقة بأشهر الرحلات التجارية قبل الإسلام، وهي رحلة الشتاء والصيف، المذكورة في القرآن الكريم، كما تهدف بعد ذلك لمعرفة القيصر الذي تم معه هذا الاتفاق التجاري ، ومال هذا الاتفاق ، وأيضاً يهدف البحث لمعرفة قيصر عثمان بن الحويرث الذي حاول التأثير على هذا الاتفاق من خلال فرض الضرائب على التجارة ، ومن هو القيصر الذي حاول التأثير عليه لتطبيق هذه الفكرة ، وتكمن أهمية البحث أنه يغطى جانباً لم يتم الالتفات إلىه كثيراً أثنياء عرض قصة رحلة الشيتاء والصيف ، ألا وهو أسماء القياصرة الذين تم الاتفاق معهم ، وكذلك الأوضاع الاقتصادية التي كانت في دولتهم التي جعلتهم إما يقبلون اتفاق هاشم بن عبدمناف ، أو جعلتهم يحاولون فرض الضرائب عليها كما حدث مع عثمان بن الحويرث ، وهذا يتطلب تحليل الأخبار التي وردت في عمر عبدالمطلب ابن هاشم ، وكذلك التحري في الروايات التي وردت في تحديد عمر هاشم بن عبد مناف ، ثم الانتقال للمصادر والمراجع التى تحدثت عن الدولة البيزنطية لمعرفة الفترات الزمنية لكل قيصر ، ومن ثم توقع القيصر الذي جرى الاتفاق معه ، وبنفس هذه المنهج التحليلي يتم تطبيقه مع عثمان بن الحويرث ، وقد توصل البحث إلى أن هاشماً قد ولد عام 475م تقريباً وتوفي عام 500م تقريبا وأن قيصره هو الامبراطور انستاسيوس، وأما عثمان بن الحويرث فقيصره إما فوكاس أو موريس، كما أن العهد كاد أن ينفض سهولة كونه كان شفهياً ، وجاء عدة قياصرة لم يكن هذا الاتفاق التجاري من أولوياتهم.

الكلمات المفتاحية: هاشم بن عبدمناف ، الدولة البيزنطية ، الامبراطور أنستاسيوس ، عثمان بن الحويرث ، الامبراطور فوكاس.

#### Abstract:

The research aims to determine approximately the time of the birth of Hashem bin Abd Manaf, as well as to know how long he lived, due to the importance of this character, and being related to the most famous commercial trips before Islam, which is the winter and summer trip, mentioned in the Holy Qur'an. Then aims to know the Caesar with whom this commercial agreement was made, and the outcome of this agreement. Also the research aims to find out Caesar Othman bin Al-Huwayrith who tried to influence this agreement by imposing taxes on trade, and who is the Caesar who tried to influence him to implement this idea. The importance of the research lies in that it covers an aspect that has not been paid attention to it a lot during the presentation of the story of the winter and summer trip, namely the names of the Caesars with whom the agreement was made, as well as the economic conditions that were in their state that made them either accept the agreement of Hashim bin Manaf, or made them try to impose taxes on it, as happened with Othman bin Al-Huwaireth. This requires analyzing the news reported on the age of Abd al-Muttalib Ibn Hashim, as well as investigating the narrations that were mentioned in determining the age of Hashim ibn Abd Manaf. Then moving to the sources and references that spoke about the Byzantine state to know the time periods for each Caesar. Then expect the Caesar who was agreed with him, and with this same analytical method, it is applied with Othman bin Al-Huwayrith. The research has concluded that Hashim was born in approximately 475 AD and died approximately in 500 AD and that his Caesar was Emperor Anastasius. As for Othman bin Al-Huwayreth, his Caesar was either Phocas or Maurice. The covenant was almost to shake off the ease because it was verbal. Several Caesars came, and this commercial agreement was not a priority for them.

**Kay words:** Hashem bin Abd Manaf, Byzantine State, Emperor Anastasius, Othmanbin Al-Huwaireth, Emperor Focus

#### المقدمة:

تحدثت كل من المصادر التاريخية ، وكتب التفسير ، وكتب الأنساب والسير عن شخصية جد النبى ﷺ هاشم بن عبدالمطلب، والذي إليه تنسب أسرة النبي رحلت الأسرة الهاشمية ، كما تحدثت كثيراً عن رحلت المشهورة ، وهي رحلة الشتاء والصيف ، المذكورة في كتاب الله ، وعن ذلك العهد التجاري الـذي عقد بين كل من مكة والشام ، ولكن لم تذكر المصادر من هذا القيصر الذي تم معه الاتفاق، وهذا يتطلب محاولة الوصول للزمن التقريبي لولادة هاشم بن عبدالمطلب، وعمره كذلك، ولم تتوسع المصادر كثيراً في التحدث عن مـآل هـذا العهـد التجـاري ، وكذلك من هـو عثمـان بـن الحويـرث ، ودوره في إفشـال هذا العهد، ومن هو قصره الذي حاول التأثير عليه للقيام بذلك، وهذا ما يحاول البحث الوصول إليه من خلال تتبع الروايات حول عمر هاشم بن عبدالمطلب، والبحث في التاريخ البيزنطي لمعرفة فترات حكم القياصرة .وقال الواقدى وغيره: كان عثمان بن الحويرث بن أسد بن عبد العزى قدرفض الأوثان ومات على النصرانية، فقدم على قيصر فكان ترجمانه يحرف ما يقول له فلا يرى عند قيصر ما يحب، فبينا هو ذات يوم يمر في بعض الطريق إذ سمع رجلا في زي الروم يتكلم العربية وينشد بيت شعر فقال له: يا هذا إنك تتكلم بلساني فمن أنت؟ قال: رجل من بني أسد بن خزيمة فاكتم ما سمعت، فشكا إليه أمره وما يلقى من جفوة قيصر له، فقال: قد بلغنى خبرك وإنما تؤتى من الترجمان، شم إن عثمان دخل على قيصر ودعا لــه الترجمـان فقــال عثمــان: قــل للملـك: إن الكــذوب الفاحــر الغــادر، قــال: هـــه؟ فالتـزم عثمـان الترجمـان يريـد أنـه الموصـوف بهـذه الصفـة. فقـال قيـصر: إن لهـذا العربي قصة فدعا له بترجمان آخر يكلم، وأدى عنه إلى قيصر فقال: إنى ضارب للملك على قريش جزية يؤدونها كل عام إذا وردوا الشام بتجاراتهم، قال: فافعل، ثم أتى مكة فقال لقريش وغيرها: إن قيصر يأمركم أن تجعلوا له عليكم ضريبة وخرجا وإلا منعكم التجارة إلى الشام فزبروا عثمان وقرصوه وعابوا دينه وأمره وقالوا: قبحك الله وما جئت به وكان أشدهم عليه أبو أحيحة سعيد بن العاص بن أمية والوليد بن المغيرة، ثم إن سعيد بن العاص قدم الشام ومعه أبو ذؤيب هشام بن شعبة بن عبد الله بن أبى قيس بن عامر بن لوئي وكان أبو ذؤيب ابن أخته وسعيبهما عثمان إلى قيصر وقال: إن هذين اعترضا على وحملا قريشا على إباء ما كانوا سمحوا به من الجزية والضريبة فحبسهما قيصر وقدم الوليد بن المغيرة في آخرين فسعى بهم عثمان أيضا فحبسهم مع سعيد بن العاص وأبى ذؤيب، فمات أبو ذؤيب في حبس قيصر ثم إن عثمان كلم قيصر في الباقين وأطلقهم، وفي ذلك تقول أروى بنت الحارث بن عبد المطلب:

أبلغ لديك بني عمي مغلغاة وابني ربيعة والأعياص كلهم مالي أراكم قعودا في بيوتكم أبو أحيحة محبوس لدى ملك لحو كان بعضكم في مثل محبسه إن الذي صدكم عنه وثبطكم لحو كان فيكم صحيحافي أرومتكم لحو كان فيكم صحيحافي أرومتكم

حربا وعفان أهل الصيت والحسب واعمم بني عبد شمس سادة العرب وخيركم منكم للجار والجنب بالشام في غير ما ذنب ولا ريب ألفيتموه شديد الهم والنصب عبد لعبد لئيم حق مجتلب لشفه ما عناكم غير ما كذب. (1)

لو كان فيكم صحيحافي أرومتكم بدأ البلاذري الرواية بقوله : قال الواقدي وغيره ، ولعله يقصد بغير الواقدي ابن إسحاق ، وذلك لأن ابن إسحاق يقول : ( وأما عثمان بن الحويرث فقدم على قيصر ملك الروم ، فتنصر وحسنت منزلته ، قال ابن هشام: ولعثمان بن الحويرث عند قيصر حديث ، منعنى من ذكره ما ذكرت في حديث حرب الفجار).

فإن قيل وما الذي منع ابن هشام من ذكر حديث عثمان بن الحويرث عند قيصر والذي ذكره ابن إسحاق، فيجاب: أن ابن إسحاق قد مــلاً ســيرة النبــي ﷺ بكثــير مــن القصــص التــي لا تتعلــق أحيانــاً بســيرة النبــي ﷺ ، وهذا واضح في مقدمة ابن هشام في بداية ذكره لسيرة ابن إسحاق ، فيقول ابن هشام: ( وأنا إن شاء الله مبتدئ هذا الكتاب بذكر إسماعيل بن إبراهيم ، ومن ولد رسول الله ﷺ ... وتارك ذكر غيرهم من ولد إسماعيل ، على هذه الجهـة للاختصـار ، إلى حديث سـيرة رسـول اللـه ﷺ ، وتـارك بعـض مـا ذكـره ابـن إسحاق في هذا الكتاب ، مما ليس لرسول الله ﷺ فيه ذكر، ولا نزل فيه من القــرآن شيء ، وليــس ســبباً لــشيء مــن هــذا الكتــاب ، ولا تفســيراً لــه ، ولا شــاهداً عليه ، لما ذكرت من الاختصار ...)وهذا مما لم يذكره ابن هشام من باب الاختصار، وتعهده بعدم ذكر شيء لا يتعلق بسيرة رسول الله را وعندما تحدث ابن هشام عن حرب الفجار لم يذكر ابن هشام إلا الفجار التي شارك فيها النبي ﷺ فقط ، مع أنها أربع فجار ، وحتى عندما ذكر الفجار التى شارك فيها رسول الله ﷺ لم يكثر فيها إنما تحدث عنها بما لا يتجاوز الصفّحتين ، وإنما أقل ، وذكر في آخر سطر ، قال ابن هشام : (وحديث الفجار أطول مما ذكرت ، وإنما منعنى من استقصائه قطعه حديث رسول الله ، وهذه الجملة هي التي عناها ابن هشام في قصة عثمان بن الحويرث لما قال: ولعثمان بن الحويرث عند قيصر حديث ، منعنى من ذكره ما ذكرت في حديث حيرب الفصار)

لكن الذي ورد عند ابن إسحاق ولم يذكره ابن هشام ، قد ورد عند السهيلي عن طريق البرقي ، فيقول السهيلي : ( وذكر عثمان بن الحويرث مع زيد ، وورقة وعبيدالله بن جحش ، ثم قبال : وأمنا عثمنان بن الحوييرث فإنه ذهب إلى الشام، وله فيها مع قيصر خبر، ولم يذكر ذلك الخبر، وذكر البرقي عن ابن إسحاق: أن عثمان بن الحويرث قدم على قيصر، فقال له: إنى أجعل لك خرجاً على قريش إن جاءوا الشام لتجارتهم وإلا منعتهم ، فأراد قيصر أن يفعل، فخرج سعيد بن العاص بن أمية ، وأبو ذئب وهو: هشام بن شعبة بن عبدالله بن أبى قيس بن عبد ود بن نصر بن مالك بن حسل بن عامر إلى الشام، فأخذا فحبسًا، فمات أبو ذئب في الحبس، وأما سعيد بن العاصي فإنه خبرج الولد بين المغيرة بني أمنية فتخلصوه في حديث طويل ، رواه ابين إستحاق عن يعقوب بن عتبة بن المغيرة بن الأخنس). وسبب ذكري لما قبل هذا الكلام هـو لأجل أن أصل لهـذه الراويـة ، حتى أستطيع أن أقارن بين روايتى ابن إسحاق والواقدي ، والمقارنة صعبة بينهما ، خاصة وأن السهيلي يقول: ( فتخلصوه في حديث طويل ) بمعنى أن الرواية هي أطول من ذلك، والبلاذري ذكرها عن الواقدي بلا إسناد، وربما يكون للواقدي أكثر من رواية ويكون البلاذري قد اختار منها، أو اختصرها كما عرجت على ذلك في رواية رقم (2) و (3)، وربما أنضاً أن كلاً من رواية ابن إسحاق والواقدي تكون من نفس الطريق ، وذلك لان السهيلي قال: ( رواه ابن إسحاق عن يعقوب بن عتبة ) ، وتلميذ يعقوب بن عتبة هو عبدالله بن جعفر الزهري، والذي هو شيخ للواقدي ، وقد ورد في الرواية رقم (2) إسناد للواقدي عن عبدالله بن جعفر ، وإسناد الواقدي عن عبدالله بن جعفر عن يعقوب بن عتبة والذي هو شيخ ابن إسحاق معروف في كتاب المغازي للواقدي ، وابن سعد ، والبلاذري ، وأحياناً يروى الواقدي ، عن عبدالله ابن جعفر عن ابن أبى عون ، عن يعقوب بن عتبة .

تذكر رواية الواقدي أن عثمان بن حويرث لما تنصر في الجاهلية ، قدم إلى قيصر وكان يعاني من ترجمانه ، فسمع رجلاً عربياً ينشد ، فقال له ممن أنت ؟ قال من بني أسد بن خزيمة ، فشكا إليه عثمان جفاء قيصر ، فأخبره أن الأمر من الترجمان ، فأخبره بحيلة ليتخلص من هذا الترجمان ، ففعل ، فغير قيصر ترجمانه ، فقال له عثمان : إني ضارب للملك على قريش فدية يؤدونها كل عام إذا جاءوا للشام ، قال له قيصر : افعل ، فلما أبلغ قريشاً ، غضبوا منه وعابوا عليه ، ولما ذهب أبو أحيحة وأبو ذؤيب سعى به عثمان إلى قيصر فحبس ومات في الحبس، وأيضاً الوليد بن المغيرة ومعه جماعة ، ثم إن عثمان كلم قيصر فأطلقهم. وعند النظر لكلا هاتين الروايتين لا نجد

السبب الواضح لقيصر لكي يعطي لعثمان الإذن بأخذ جزية من قريش إذا جاءوا للتجارة ، وأيضاً ما الذي سيحصل عليه عثمان بالمقابل ، لكنا نجد الإجابة عند قراءة قصة عثمان بن الحويرث في كتاب نسب قريش للمصعب الزبيري حيث يقول : ( وبقية الحويرث بن أسد بن عبد العزى: عثمان، يقال الزبيري حيث يقول : ( وبقية الحويرث بن أسد بن عبد العزى: عثمان، يقال له « البطريق «، لا عقب له ، وأمه: تماضر بنت عمير بن أهيب بن خذافة بن جمح؛ ذكروا أن عثمان خرج إلى قيصر، فسأله أن يملكه على قريش، وقال: « أحملهم على دينك، فيدخلون في طاعتك! ففعل، وكتب له عهداً وختمه بالذهب؛ فهابت قريش قيصر، وهموا أن يدينوا له؛ ثم قام الأسود بن المطلب أبو نمعة؛ فصاح، والناس في الطواف: « إن قريشاً لقاح! لا تملِك ولا تُملَك! « فاتسعت قريش على كلامه، ومنعوا عثمان مما جاء له؛ فمات عند ابن جفنة؛ فاتهمت بنو أسد ابن جفنة بقتله.) ق

يلاحظ أن الزبيري قال ذكروا ، ومن أشهر شيوخ الزبير الواقدي ، يقول البغدادي في تاريخ بغداد: ( أخبرنا أبو سعيد محمد بن موسى الصيرفي، قال: سمعت أبا العباس محمد بن يعقوب الأصم، يقول: سمعت العباس بن محمد الـدوري، يقـول: سـمعت يحيـي بـن معـين وذكـر النسـب، فقلـت لـه: إنمـا أخـذه الزبيري عن الواقدي، فقال: يحيى الزبيري عالم بالنسب، يعنى: مصعبا(4) ، وقد ذكره الزسري في كتاب عدة مرات إلا أنه لا يمكن الحزم عمن أخذ هذه الرواية . إذن فالإجابة هي : أن عثمان أراد أن يكون ملكاً من قبل قيصر مقابل أن يزيد مدخول الدولة البيزنطية من قبل الضريبة التي ستفرض على تجارة قريش ، لذلك نجد العديد من المصادر أطلقت على عثمان بن الحويرث ((البطريق))(5) ، وهو لقب يُذكر عند الحديث عن الغساسنة ، وهم وإن كانوا ملوكاً عند العرب وعليهم ، فإنهم لم يأخذوا لقب ملك من قبل قيصر ، بل أطلق الروم عليهم لقب (( بطريق )) ، لأن لقب ملك لا يكون إلا للقيصر ، ولكن العرب ترجموا اللقب إلى ملك، وأول من جمع بين لقب بطريق وبين شيخ بيلة (فيلارخ) هو الحارث بن جبلة الغساني. (6) وقد يسأل أحدهم فيقول: ألم يأخذ هاشم بن عبدمناف الأمان من القيصر على الأمان على بضائع قريش كما تم التعريج على ذلك في رواحة رقم (4)، فأحن ذهب ذلك العهد ؟.فيجاب: بأنه بالفعيل قيد أخبذ هاشم بن عبدمناف العهد والأمان من قيصر كما مر سابقاً، ولما فيه من المصلحة لكلا الطرف ، وقد كانت ولادة هاشم سن عد مناف في عام 475 م تقريباً (٦)، وتوفي عام 500م(8) ، فيكون القيصر الذي عاصره في أخر عمره هو:(الامبراطور انستاســيوس الأول ، 491م – 518 م) ، وهاشــم هــو أول مــن ســن الرحلتــين كمــا مــر سابقاً ، بقول ابن سعد: (وكان أول من سن الرحلتين لقريش ، ترجل إحداهما

في الشتاء إلى اليمن وإلى الحبشة إلى النجاشي فيكرمه ويحبوه ، ورحلة الصيف إلى الشام إلى غزة وربما بلغ أنقرة فيدخل على قيصر فيكرمه ويحبوه )(9) ، وكان هذا الامتراطور بمن بمشاكل اقتصادية شديدة ، فقيد تولي عيرش الإمتراطورية في ظل ظروف مالية صعبة ، فالخزانة تعانى من الإفلاس الشديد ، بسبب الأموال المهدرة، وفرض الضرائب الباهظة على سكان المدن والريف ، بالإضافة لتدهور قيمــة العملــة وندرتهــا ، أدركنـا في نهايــة الأمــر حجــم المشــكلات التــى واجههــا الامبراطور. (10) وورد أنه اشتهر بكفاءته الإدارية وإصلاحاته المالية ، وأيضاً أسهم في نهوض التحارة والصناعة (11)، لذلك عندما بأتبه هاشم بمثل هذا الاقتراح وهو التجارة الحرة الآمنة بدون ضرائب، بين بلاد العرب وبلادهم، وهاشم يريد الارتقاء بتجارة قريش والخروج عن حدود التجارة لقريش من الحجاز إلى أبعد من ذلك ، فإن في قبول هذا الطلب من قبل الامبراطور فائدة لكلا الطرفين، فالسلع التي ستأتى من قبل الحبشة وما قد يأتى من الهند ويقف في اليمن ، فسيكون محركاً قوياً للاقتصاد الرومي ليزيد التبادل التجاري ، وبذلك زيادة دخل المال للدولة . ولكن هذا لا يعنى أن هذا العهد قد استمر فترات طويلة ، فمن جاء بعد انستاسيوس ربما عنده من الأولويات ما يجعله يغض الطرف عما اتفق عليه من كان قبله ، خاصة إذا عُرف أنه بين أنستاسيوس والقيصر الذي عرض عليه عثمان بن الحويرث فرض الضرائب على قريش المئة عام ، فقد توفي عثمان بن الحويرث قبل مبعث النبي را الله الله سنين (12)، أي عام 607 م تقريباً لأن النبي الله بعث عام 610 م، فيكون قيصر عثمان بن الحويرث هو: (الامبراطور فوكّاس ، 602 – 610 ) ولم يذكر في سيرته الخير لا في سبيل إدارته الداخلية ولا الخارجية ، فإن قيل أن عثمان توفي عام 607 م ولكن لا يعنى هذا أن القيصر الذي ذهب إليه هو فوكاس ولكن ربما يكون الذي قبله وهو: (موريس ، 582 – 602) فيجاب: بأنه لم يكن أفضل حالاً من فوكاس، فسبب انقلاب فوكاس عليه هو سوء الإدارة وسوء الأحوال المالية (13)، لذلك لشخصية هذين القيصرين استغل عثمان أحدهما بفكرة جلب المال إليه عن طريق الضرائب، وخاصة وأن مثل هذا الاتفاق الذي لم يكتب وإنما جرى التعارف عليه يمكن أن يتغير بسهولة ، كما حدث بين العرب والفرس ، فقد ذكر العسكري في كتابه الأوائل: (خرج أبو سفيان بن حرب وركب من قرية وثقيف يريدون بلاد كسرى بتجارة لهم ، فلما ساروا ثلاثاً جمعهم أبو سفيان فقال: إنا في مسيرنا هذ لعلى خطر، قدومنا على مكان لم يأذن لنا بالقدوم عليه ، وليس لنا بمتجر فأيكم يذهب بالعير ، فإن أصيب فنحن براء من دمه ، وإن يغنم فله نصف الربح ، قال غيلان بن سلمة الثقفي : أنا أمضي بالعير.....ثم اشترى منه التجارة بأضعاف ثمنها وبعث معه .... قال أبو هلال – أيده الله – في هذا الخبر دليل على أن الأمر الذي عقده نوفل بن عبد مناف بين العرب والفرس كان قد انقضى ).(14)

لكن باءت محاولة عثمان بن الحويرث بالفشل، وبقي الاتفاق والعهد سارياً، وتكاد تجمع المصادر على أن عثمان تنصر بالشام (15)، لكن ابن إسحاق ذكر أنه قدم على قيصر وتنصر، وحسنت منزلته عنده (16)، بينما يذكر محمد بن حبيب في المنمق: (أنه انطلق حتى قدم على ابن جفنة ملك الشام فقال له: هل لك أن تدين لك قريش قال: نعم، قال: فاكتب لي، ملكني عليهم، قال: على أن تدين لك،.....اكتب لي كتابا وملكني عليهم، فكتب له وملكه وجعل له خرجا على كل قبيلة، فأقبل بكتاب ابن جفنة حتى قدم مكة، فلما قدم على قريش أنكرت ذلك فركب منهم رجال إلى ابن جفنة ، فلما قدموا عليه كلموه وقالوا: ان عثمان امرؤ سفيه وليس مثلك يصنع بنا مثل هذا الذي صنعت ونحن عارفون بحقك ونحن أهل حق وأهل البنية فعمد ابن جفنة فأخرج عثمان وطرده، فانطلق عثمان حتى قدم على قيصر فأراد كلامه....)(10)

فتذكر رواية ابن حبيب أن عثمان ورد أولاً عند ابن جفنة ، وليس على قيصر مباشرة ، والجمع بينهما سهل ، ذلك أن عثمان لما ما وجد بغيته عند ابن جفنة انتقل إلى قيصر ، ورواية ابن إسحاق تذكر أنه تنصر عند قيصر ، وهذا أقرب للصحة ، لكي يحصل على حظوة عند القيصر ، ويطلب منه ما يريد ، فيكون الاختلاف بين الروايات التي ذكرت عثمان بعضها يبدأ مباشرة من الخبر الأهم وهو ذهابه لقيصر ومن ثم موافقة قيصر على طلبه ، كما بدأها البلاذري هنا من طريق الواقدي ، وبعض الروايات تبدأ من البداية وقصة خروجه وذهابه لابن جفنة.

شم إن رواية ابن حبيب تفسر سبب ما كان يلقاه عثمان من الترجمان الدي ورد في رواية الواقدي عند البلاذري وفي الروايات عند غير البلاذري، فيقول : ( فبلغ ذلك ابن جفنة فبعث الى البواب والترجمان أن لا يدخله ولا يخبرا قيصر أمره وأمرهما أن يخالفا بكلامه حتى لا يرفع به رأسا، فخرج قيصر ذات يوم راكبا فاعترض له عثمان فصاح إليه وصرخ وكلمه، فقال قيصر: ما يقول؟ قال الترجمان: هذا إنسان مجنون يقول: إن في أرضي مالا على رأس جبل وإن أعطيتني مالا ضربت ذلك الجبل لك حتى يخرج المال منه، وكذب الترجمان عليه لكتاب ابن جفنة...) فيظهر أن السبب في ذلك هو ابن جفنة ، ولعمل ابن جفنة كان ممن يستفيد من تجارة قريش ، لأن منطقة الغساسنة في جنوب الشام والتجارة لابد أن تمر بها ، فإذا ما ضربت الضرائب فإن

التجارة ستقل في بلاده ، وسيعزف التجار عن الذهاب إلى الشام والمرور به ويتحولون بتجارتهم للعراق فقط دون الشام ، فأراد أن يتخلص من عثمان بن الحويرث قبل أن يصل بهذه الفكرة لقيصر .

ثم يكمل ابن حبيب روايته فيقول: (فبينا هو قاعد عند معلم يعلم ناساً من الروم الكتاب فلما قعد عثمان معه واستمكن من حديثه تمثل المعلم بيتا من شعر هذا وقد ملأ عيني من حضر، فأخذ عثمان بثوبه وعرف أنه عربي فقال له: والله لا أتركك حتى تخبرني من أنت! وإنك لعربي وإني لرجل من قومك، فلما رأى ذلك المعلم قال: ويلك لا تكلمني فإن ابن جفنة قد كتب فيك الى كل بواب وترجمان فليس ههنا أحد يغني عنك شيئا ولكنك إن أعطيتني موثقا دللتك على ما ينفعك فأعطاه فقال له: إذا مر عليك الملك فقل له كذا كذا كلمة علمه إياها من دينهم فإذا دعاك الترجمان فالزمه وشق ثوبك وقل: هذا الذي أهلكني فادع لي ترجمانا آخر غيره، فلما مر به الملك فعل مثل الذي أمره به فدعا الملك ترجمانا غيره حين فعل الأول ما فعل...)

ففي هذه الرواية تبين أن معلماً عربياً يدرس الروم تمثل ببيت شعر عربي فسمعه عثمان ، بينما رواية الواقدي تذكر أنه سمع رجلاً ينشد الشعر العربي ، لكن لا يوجد تناقض بينهما ، فلعله استمع إليه وهو يعلم الروم لكن رواية الواقدي لم تصرح بذلك إنما صرحت من أي العرب هو، فذكرت الرواية أنه من بني أسد بن خزيمة ، وكون هذا العربي يتكلم بلسان الروم ، ويعلمهم أيضاً الكتاب المقدس ولعله كان يعلم صبيانهم ، فلا يمكن أن يكون غير نصراني ، وهو من العرب المتنصرة الذين ببلاد الشام ، وفي رواية الواقدي أخبره كيف يتخلص من الترجمان ، بينما في المنمق ، تذكر الرواية أن العربي كان يعرف سبب تحريف الترجمان وأنه بسبب ابن جفنة .

وهذا يدفعنا إلى سؤال وهو: من هذا الغساني الذي بلغ من سلطته ونفوذه لكي يصل أمره لجميع الحراس والمترجمين في الدولة ؟ ، وتظهر الإجابة عند ابن حزم فيقول: (فدست قريش إلى عمرو بن جفنة الغساني ، فسم عثمان بن الحويرث فمات بالشام) (١٤) ويذكر ابن هشام في التيجان في ملوك حمير: (عمرو بن جفنة أول من تتوج من ملوك غسان) (١٩) ، فهذا يفسر النفوذ الذي وصل له ابن جفنة في ذلك الوقت وأنه قادر على إعطاء مثل هذه الأوامر، وخاصة وأن الغالب على الظن أن أكثر أهل الترجمة من العربية إلى الرومية هم من عرب الشام ، فيتبعون أوامر الملك الغساني لاشتراكهم مع الملك الغساني في اللغة والجنس والدين.

فأرسل قيصر عثماناً إلى قريش بأمر الضرائب ، فتوعدوه وعابوا دينه وأمره ، مما جعله يسعى لأي أحد منهم يسافر بتجارة للشام ، فكان ممن

سافر في ذلك الوقت هو سعيد بن العاص من بني أمية وأبو ذؤيب من بني عامر بن لوي .

ويكمل البلاذري الرواية بقوله: ( وقدم الوليد بن المغيرة في آخرين فسعى بهم عثمان أيضاً، فحبسهم مع سعيد بن العاص وأبي ذؤيب، فمات أبو ذؤيب في حبس قيصر، ثم إن عثمان كلم قيصر في الباقين فأطلقهم، وفي ذلك تقول أروى بنت الحارث بن عبدالمطلب:

أبلغ لديك .....

إن الذي صدكم عنه وثبطكم عبد لعبد لئيم حق مجتلب)

وإلى هنا تنتهي رواية البلاذري عن الواقدي، ولكنها لا تبين ما هو سبب قدوم الوليد بن المغيرة ومن معه للشام ، مع غلبة الظن علمهم بسبن سعيد وأبي ذؤيب ، ثم ما الذي دفع عثمان للتوسط لقيصر لإخراجهم؟ ، ومن كانت تقصد أروى بنت الحارث بن عبدالمطلب بالبيت السابق؟.

فيظهر أن الإجابة ستكون في باقي القصة التي لم يذكرها ابن هشام اختصاراً ، وكذلك لم يذكرها السهيلي ، إنما نبه عليها بقوله : (فتخلصوه في حديث طويل) ، لكن عند غير ابن إسحاق والواقدي وردت تكملة للقصة فيذكر في المنمق : (فأقبل عثمان بالكتاب حتى قدم على ابن جفنة فدفعه إليه فقال ابن جفنة: خذ من وجدت ههنا من قومك، فأخذ رجالا من قريش منهم سعيد ابن العاص بن أمية وأبو ذئب بن ربيعة أحد بني عامر بن لؤي أخذهم تجارا بالشام فسجنهم، فأما أبو ذئب فمات في الحديد، وأما سعيد فمكث حتى افتداه عتبة بن ربيعة بن عبد شمس وأبو أمية بن المغيرة، وكانت ومنهم من يقول: إنما افتداه هشام بن المغيرة وأبو أمية بن المغيرة، وكانت تحت سعيد بن العاص أخت لهما...). (20)

فيظهر أن سبب ذهاب جماعة من قريش للشام كان بسبب إطلاقهم لسعيد بن العاص ، فلما دفعوا الفدية ، سعى عثمان لإخراجهم وإرجاعهم لبلادهم ، وسواءً كان الذي افتدى سعيد بن العاص عتبة بن ربيعة وأبو أمية بن المغيرة ، أو كما ورد عند السهيلي عن ابن إسحاق أن من ذهب لإخراجه الوليد بن المغيرة ومعه بنو أمية ، فإن الجمع بين هذه الروايات أنهم جميعاً خرجوا في وفد كبير ، لأن السهيلي يقول : (خرج الوليد بن المغيرة وبني أمية فتخلصوه ) فدل على أنهم جماعة ، وأيضاً رواية البلاذري تقول : (وقدم الوليد بن المغيرة في آخرين ) ، ويمكن الجمع بين هذه الروايات وما ورد عند ابن حبيب في المنمق بأن رئيس الوفد في خروجه من مكة هو الوليد بن المغيرة ، ولكن من سعى في إخراج سعيد بن العاص من مكة هو الوليد بن المغيرة ، ولكن من سعى في إخراج سعيد بن العاص

وأما قصة البيت الذي ذكرته في أروى بنت الحارث بن عبدالمطلب وهو: إن الذي صدكم عنه وثبطكم عبد لعبد لئيم حق مجتلب

فلعلها كانت تقصد مسافر بن أبي عمرو بن أمية ، فقد ورد عند الزبير بن بكار: (وأجمع رهط من بني عبد شمس أن يفتدوا سعيد بن العاص بمال يجمعونه. فقال لهم مسافر بن أبي عمرو: لا تفتدوا رجلاً فانياً واحداً بهذا المال، وزوجوا به فتياناً من فتيانكم، يولد لبعضهم مثله. فعصوه وافتدوه )(12)

فلعلها كانت تقصد مسافر بن أبي عمرو في قولها: (إن الذي صدكم عنه وثبطكم)، وإن قيل لعلها كانت تقصد بهذا البيت عثمان بن الحويرث فذاك وارد، وذلك لأنها قالت في الشطر الأخر: (عبد لعبد لئيم حق مجتلب) فلعلها كانت تقصد عثمان بن الحويرث وأنه أصبح عبداً عند ابن جفنة، والله أعلم.

شم إن في نسبة هذه الأبيات إلى أروى بنت الحارث فيه نظر، ذلك لأنها ليست من بني أمية ولا من بني مخزوم، شم إنه لم يوجد ذكر لبني عبدالمطلب في هذه القضية، كما أنه لا يوجد ذكر لهذه الأبيات في مصادر أخرى غير أنساب الأشراف، فإن قيل لربما قالت أروى بنت الحارث هذه الأبيات لأن هذه القضية كانت قضية عامة لقريش كلهم، وأن هناك قرابة بين بني هاشم وبني عبدشمس، فأبناءهم يعتبرون أبناء عمومة لبعضهم، وسعيد بن العاص من بني أمية بن عبد شمس، فيجاب بأن هذا وارد، لكن سياق الأحداث يستبعد الرأي الآخر والله أعلم.

#### الخاتمة:

توصل البحث إلى أن عبدالمطلب قد ولد تقريباً عام 500م، وأنا أباه: هاشم بن عبدمنافقد ولد عام 575م ميلادي، ولأن عمره كان قصيراً، خمس وعشرون عاماً، فقد تيسر توقع قيصره الذي تم الاتفاق حول التجارة الحرة بين الشام ومكة وهي المشهورة برحلة الشتاء والصيف، وهو الامبراطور أنستاسيوس والذي حكم من عام 591م - 518م، وكان موافقته للفائدة لكلا الطرفين، فهاشم يريد يوسع تجارة قريش إلى ما هو أبعد من الحجاز، وأنستاسيوس يريد تحسين أمور الدولة من الناحية الاقتصادية، كما أن عثمان بن الحويرث كونه توفي قبل بعثة النبي بي بثلاث سنوات فقد تيسر معرفة قيصره الذي حاول التأثير عليه لفرض ضرائب على تجارة مكة وهو موريس الذي حكم من عام 502م - 610، أو ربما يكون الامبراطور موريس الذي حكم من عام 582م - 600، وذلك لما عرف عنهما سوء التخطيط والتخبط في الإدارة الداخلية والخارجية.

#### الهوامش:

- (1) البلاذري ، أنساب الأشراف: ج8 ، ص92 ، 93
  - 512ن ، الروض الأنف : ج1 ، م(2)
    - (3) الزبيري ، نسب قريش : ص 210
- (4) الخطيب البغدادي ،تاريخ بغداد: ج15 ، ص138
- (5) انظر: جمهرة نسب قريش وأنسابها ، ص425 ، تاريخ دمشق ، ج35 ، صححة ، السروض الأنف: ج1 ، 512 (المكتبة الشاملة)
  - (6) نولدكه ، أمراء غسان ، ص10 ص13
- (7) تحديد تاريخ ولادة هاشم بن عبدمناف مسألة اجتهادية بحتة، وقد ورد عند الـزركلي في الأعـلام أن هاشـماً ولـد 127 ق. هـ، ولـم يذكـر بنـاءً عـلي مـاذا حـدد هذا التاريخ أو عمن نقله ، ونقل محمد بيومي مهران في هامش كتابه تاريخ العرب القديم أن وليم موير صاحب كتاب: حياة محمد يرى أن هاشماً ولد حوالي عام 464م، وابنه عبدالمطلب ولد 497م، ص 358، ولعله أخذه عما جاء في عيون الأثر: أن عمر عبدالمطلب عند وفاته مختلف فيه ما بين 95 إلى 120 = (بتصرف انظر عيون الأثر ص50) ، فمن أخذ أن عمر عبدالمطلب عند وفاته 95 سيجعل ولادته عام 484م لأنه توفي وعمر النبي 8 سنوات ، والنبى ولد عام الفيل ، فيكون عبدالمطلب توفي تقريباً 793م ، فستكون ولادته عام 484م بناءً على ذلك، وطبعاً سيكون هاشما ولد قبل هذا التاريخ ، لكن فات وليم موير أن هاشماً توفي قريباً من ولادة ابنه عبدالمطاب، فيجب أن يكون هاشماً توفي في نفس العام الذي ولد فيه عبدالمطلب أو العام الذي قبله ، وأرى أن ما نقل في عيون الأثر غير دقيق ، فقد نقله عن الكلاعي ، والكلاعي نقله عن الزبير لعله بن بكار ، والسبب الذي أرى أن هذا العمر مبالغ فيه هو: أن عبدالمطلب قد ورد عنه أنه بعد عام الفيل قد ذهب لسيف بن ذي ينزن لتهنئت بطرد الأحباش، ومن الصعب السفر في مثل هذا العمر الكسر الندي بقارب التسعين للبمن، هذا إذا أُخذ العمر الأقل ولسس الأكسر والذي هو مئة وعشرين عاماً ، وصحيح أنه مات كبيراً لكنه لم ينقل عنه أنه طعن في السن أو كان من المعمرين ، أو أنه من كبره كان يقاد من أبنائه ، لذلك أرى أنه لو كان عمره عند وفاته هو الثمانين لكان أقرب للواقعية ، فتكون ولادته 500م .والله أعلم
- (8) ذكر ابن سعد أن عمر هاشم عند الوفاة عشرين سنة ، وقال البلاذري: وكان لهاشم يوم مات خمس وعشرون سنة وذلك الثبت ، ويقال عشرون سنة . ولعل البلاذري ينقل كلام ابن سعد .

- (9) ابن سعد ، الطبقات : ج1 ، ص57
- (10) إيهاب صديق العربي ، بعض الإصلاحات الداخلية في عهد الامبراطور البيزنطي أنستاسيوس الأول ، ، طالب دكتوراه ، جامعة عين شمس ، إشراف ، أحمد الشعراوي ، ناهد صالح ، العدد السادس عشر ، الجزء الثاني ، 2015
  - (11) العريني ، الدولة البيزنطية ، ص 58 ، 61
  - (12) ابن كثير ، البداية والنهاية : ج2 ، ص548
  - (13) العريني ، الدولة البيزنطية ، ص102 114-
    - (14) العسكري، الأوائل: ص349
- (15) ابن هشام ، السايرة النبوية : ص207 ، ابن حبيب ، الماير : ص171 ، الباذري ، أنساب الأشراف: ، ج8 ، ص92 ، ابن حزم ، جمهرة أنساب العرب: ج1 ، ص118.
  - (16) ابن هشام ، السيرة النبوية : ص207
  - (17) ابن حبيب ، المحبر : ص154 ، ص156
    - (18) جمهرة أنساب العرب: ج1 ، ص118
  - (19) ابن هشام: التيجان في ملوك حمير: ص297
    - (20) ابن حبيب ، المنمق : ص156
  - (21)الزيير، بن بكار، جمهرة نسب قريش وأخياها: ص428

## المصادر والمراجع:

- (1)البلاذري ، أنساب الأشراف ، دار المعارف ، مصر ، 1959
  - (2) ابن سعد ، الخانجي ، الخانجي ، مصر ، 2001
- (3) ابن هشام ، السيرة النبوية ، شركة ومكتبة مصطفى البابي ، مصر ، 1955
- (4) ابن هشام ، التيجان في ملوك حمير ، مركز الدراسات والأبحاث اليمنية، صنعاء ، الجمهورية العربية البمنية الطبعة: الأولى، ١٣٤٧
  - (5) العسكرى ، الأوائل ، دار البشير ، طنطا ، 1408
  - (6) ابن حبيب ، المنمق ، عالم الكتب ، بيروت ، 1985
  - (7) ابن حبيب ، المحبر ، دار الأفاق الجديدة ، بيروت ، 1431
- (8)إيهاب صديق العربي ، بعض الإصلاحات الداخلية في عهد الامبراطور البيزنطي أنستاسيوس ، طالب دكتوراة ، جامعة عين شمس ، العدد السادس عشر ، الجزء الثاني ، 2015
- (9) الزبير بن بكار ، جمهرة نسب قريش وأخبارها ، مطبعة المدني ، (د.ط) ، (د.ش) ، 1381
  - (10) العريني ، الدولة البيزنطية ، دار النهضة العربية ، بيروت ، (د.ت)
- (11)نولدكت ، أمراء غسان ، المطبعة الكاثوليكية ، بيروت ، 1933 ، ترجمة د. قسطنين زريق
  - (12)السهيلي ، الروض الأنف ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، 2000

# اللغــة العربيـــة وأثـــرها في بنـــاء وصياغة الهويـــة الوطنيـــة للشعب التشـــادي ِ .

أستاذ مشارك - أكاديمية الشرق - ابشة جمهورية تشاد

الطيب إدريس حلولو

#### المستخلص:

تناولت هذه الدراسة موضوع اللغة العربية وأثرها في بناء وصياغة لهوية الوطنية للشعب التشادي ويهدف هذا البحث التعرف على الجذور التاريخية للغة العربية في تشاد، وتوضيح وبيان العلاقة التي تربط بين الهوية الوطنية واللغة العربية والثقافة العربية الإسلامية في تشاد، وتلمس المسببات والعوائق التي حالت دون تصدرها للهوية الوطنية التشادية، وبيان قوة تأثيرها على حياة الشعب التشادي، باعتبار أن اللغة العربية تعد ممثلة للثقافة والفكر والحياة في المجتمع التشادي، وقد نهج الباحث في بحثه المنهج التاريخي النقدي والمنهج الوصفي التحليلي والجمع بينهما في الدراسة، لإظهار الأثر الايجابي والحضاري للغة العربية في المجتمع التشادي ومساهمتها في بناء الهوية الوطنية والثقافية والحضاري للغة العربية في المجتمع التشادية ومن أهمها: أن العديد من النتائج المهمة التي أدرجها الباحث في خاتمة بحثه ومن أهمها: أن فهم الهوية الحقيقية لا تكمن في الإقصاء والجمود والإحلال بل يكمن في المزج والتوفيق والانسجام والتواصل بين المكونات المختلفة للهوية الوطنية التشادية، ومن أهم عناصرها اللغة العربية.

الكلمات المفتاحية: مفهوم الهوية، مكونات الهوية، عوامل تكوين الهوية بناء علاقات الشعب التشادي الداخلية والخارجية.

#### **Abstract:**

This study dealt with the subject of the Arabic language and its impact on the building of Chadian people's national identity. This paper aims to shed lights at the historic roots of the Arabic language in Chad, the emphasis and explanation of the relation between the Chadian national identity, and the Arabic language, also the Arabic – Islamic civilization. An attempt to understand the causes and the blockage that impeach this language to be the principal vehicle of Chadian national identity is made No doubt

that, the Arabic language has a great impact and influence on the life of Chadian people, considering that Arabic language represents the Chadian culture and thought. The study utilized the historical – critical method, and descriptive-analytical method to show the positive impact of Arabic language in Chadian society, and its contribution on the building of Chadian people's national identity. The study concluded to several results, stated in the conclusion of the paper such as: understanding of actual national identity does not reside in the exclusion, stagnation, immobility and blockage, but resides in the mixing, combination, assimilation and relationship between the different components of the society. The essential earlier of these in the context of Chad is Arabic language.

**Key words**: national identity, Chadian society, culture, Arabic language, component of national identity.

#### مقدمــة:

إن هذا البحث يتناول موضوع اللغة العربية في تشاد وعلاقتها بالهوية الوطنية وبناء علاقات الشعب التشادي الداخلية والخارجية، هو بحث يركز بالخصوص وبالتحليل والمناقشة العلمية الهادفة عن هموم وتطلعات وآمال الإنسان التشادي، وعن مرجعيته الحضارية والثقافية والاجتماعية والعقدية والإنسانية، ولعل تناول مثل هذه الموضوع في ظل واقع دولة أفريقية تقع في وسط أفريقيا يطرح عدة تساؤلات من قبل الباحثين، ولكننا نقول وبعبارة بسيطة أن الثقافة العربية الإسلامية في تشاد وجدت طريقها إلى المجتمع التشادي من خلال الهجرات العربية، والقوافل التجارية، وحركة الدعاة السلمية، والسلوك الحسن والأخلاق الفاضلة التي اتصف بها حملة الدعوة واللغة والثقافة والحضارة، والتصاهر الاجتماعي، والتي أدت إلى رسوخ الإسلام واللغة العربية في نفوس الشاديين.

لقد شهدت منطقة حوض بحيرة تشاد منذ قرون ازدهار ممالك وسلطنات عديدة قبل الإسلام وبعده، كانت تفتخر بانتسابها إلى العروبة وتشير الوثائق المحلية، بل وبعض القبائل الموجودة في تشاد أنها تنتمي إلى القبائل اليمنية الحميرية التي هاجرت إلى تشاد بعد انهيار سد مأرب وتسمى نفسها وقبائلها بأنهم أبناء سيف بن ذي ينن بل ويضعون على نوقهم وجمالهم سيفا كسيمة تميزهم عن بقية القبائل التشادية، ثم قامت الممالك الإسلامية

بدءاً بكانم التي أعلنت أنها دولة إسلامية عام 1200م وتبعتها ممالك إسلامية صرفة هي: ودايوباقرمي وكل هذه المالك أكدت انتماءها إلى العربية وإلى البيت القرشي الشريف. وانطلاقا من ذلك فقد اتخذت هذه الممالك من اللغة العربية لغة رسمية لها في مراسلاتها ومعاملاتها الإدارية والتعليمية والسياسية والقضائية والتجارية، وشكلت بذلك المظهر الحضاري في مجال العلم والثقافة والمعرفة والهوية بل والمساهمة في تشكيل وتكوين الهوية الحضارية والثقافية والاجتماعية للإنسان التشادى.

تعد الهوية وبالذات الهوية العرقية أو الاجتماعية أو الثقافية أو الحضارية والتي يحملها الإنسان دون اختيار مسبق منه، وهذه الهوية هي التي من خلالها يتعرف الإنسان على ماهيته. وقد شكلت الثقافة العربية في تشاد الهوية الاجتماعية والثقافية لمعظم القبائل التشادية، حيث أصبح عندنا ثنائي ثقافي وعرقي فعندما يسأل أحد الشاديين من أي قبيلة أنت فيقول أنا من زغاوة عرب أو أنا من برنو عرب أو أنا من بلالة عرب وهكذا إذن أن معظم المجتمع مستعرب ولديه انتماء تجاه الهوية العربية بجانبيها الاجتماعي والثقافي.

لقد وجدت الثقافة العربية في تشاد مكانها الطبيعي في داخل البناء الثقافي والاجتماعي والحضاري والاقتصادي والسياسي وتوطدت جذورها وانصهرت جميع المكونات الثقافية المحلية ضمن المكون الثقافي العربي وبذلك تكونت عندنا شخصية حضارية وفكرية وثقافية واحدة ضمن السياق العربي الأفريقي بأبعاده المحلية والحضارية المتنوعة.

## مشكلة البحث:

تكمن مشكلة البحث في بيان وتوضيح العلاقة الترابطية الواضحة بين الهوية الوطنية واللغة العربية في تشاد، وضرورة عرض للحقائق التاريخية التي تؤكد انتماء الشعب التشادي حضاريا وثقافيا للهوية العربية الثقافية والحضارية من خلال تبنيه للغة العربية كلغة رسمية للدولة التشادية إلى جانب اللغة الفرنسية باعتبار أن اللغة العربية لغة التواصل والتفاهم بين جميع مكونات الشعب التشادي.

#### أهمية البحث:

تبرز أهمية هذا البحث باعتباره من البحوث القليلة التي تحاول أن تبين دور اللغة العربية في بناء الهوية الوطنية التشادية وتتمثل أهمية هذا البحث في الآتى:

قلة الدراسات التى تتناول مثل هذه القضايا نظراً لبعد الإقليم

- عن الساحة الحضارية للأمة العربية والتي تؤكد مثل هذا الأثر الحضاري للغة العربية في المجتمع الأفريقي التشادي.
- إلقاء الضوء على هذا الموضوع وبيان دور وأثر اللغة العربية في الحياة العامة في المجتمع التشادي.
- تبرز أهمية هذا الموضوع من كونه يعالج قضية حضارية واجتماعية وثقافية وإنسانية باعتبار أن اللغة العربية تعد ممثلة للثقافة والفكر والحياة في المجتمع.
- ومما يعطى هذه الدراسة أهميتها وطابعها الأصلي: أنها ركزت على إبراز جوانب الهوية في ظل واقع دولة أفريقية تقع في وسط أفريقيا، وكيف أسهمت اللغة العربية في ظل هذا الواقع الثقافي الأفريقي الإحيائي في تشكيل وتكوين الهوية الوطنية للشعب التشادي، وإبراز للجوانب الإيجابية والمهمة للدور الحضاري والاجتماعي والإنساني للغة العربية في المجتمع التشادي.

#### أسباب اختيار البحث:

إن سبب اختيار هذا الموضوع يرجع إلى إبراز أثر اللغة العربية في واقع حياة المجتمع التشادي وفى بناء الهوية الوطنية وفي تكوين الشخصية الوطنية والثقافة والاجتماعية والعقدية والإنسانية للأمة التشادية.

## أهداف البحث:

يهدف هذا البحث إلى تحقيق الآتى:

- التعرف على الجذور التاريخية للغة العربية في تشاد.
- الكشف عن العلاقة التي تربط بين الهوية والمكونات الثقافية
   للأمة التشادية.
- التعرف على دور اللغة العربية كأداة للتواصل الاجتماعي والثقافي والتجارى والتعليمي والسياسي في تشاد.

## فرضية البحث:

في هذا البحث طرحنا الفرضية التالية: هناك تأثير ايجابي ومؤثر للغة العربية في واقع حياة المجتمع، وفي تكوين البناء الثقافي والاجتماعي والحضاري والاقتصادي والسياسي وفي بناء علاقات الشعب التشادي الداخلية والخارجية.

## أسئلة البحث:

يسعى البحث إلى الإجابة على الأسئلة التالية:

- ما الهوية وما علاقتها بالهوية الثقافية للأمة التشادية؟
- ما دور اللغة العربية في تشاد في بناء وصياغة وتشكيل الهوية الوطنية للشعب التشادي؟

- ما الاتجاهات العامة في تشاد لدراسة الهوية؟
- ما المكونات التي تتكون منها الهوية الوطنية التشادية؟
- ما السبيل لتعميق وتعزيز قيم الثقافة العربية في تشاد المعاصرة؟

## منهج البحث:

من أجل بلوغ أهداف البحث والإجابة عن الأسئلة المطروحة والتحقق منها فقد استخدم الباحث المنهج التاريخي والمنهج الوصفي التحليلي الدي يركز على دراسة الماضي من أجل فهم الحاضر والتنبؤ بالمستقبل. أدوات الدحث:

- · - الملاحظة الدقيقة.
- الروايات الشفوية.
- المقابلات الشخصية.
  - الوثائق.
  - المصادر والمراجع.
- الدوريات والمجلات العلمية المحكمة.
  - البرامج الإذاعية والتليفزيونية.
    - الشبكة العنكبوتية.

### حدود البحث:

في إطار حدود البحث فإن الحدود الموضوعية والمكانية للبحث هي:

فالحدود الموضوعية لهذا البحث: تتلخص حدود البحث الموضوعية في دور اللغة العربية وأثرها في بناء الهوية الثقافية والحضارية والوطنية للشعب التشادى.

أما الحدود المكانية فجمهورية تشاد والشعب التشادي ومكوناته الثقافية والحضارية والدينية.

وقد تم تناول الموضوع من خلال خمسة محاور أساسية:

المحور الأول: البعد التاريخي والحضاري للغة العربية في تشاد.

المحور الثاني: مفهوم الهوية الوطنية للشعب التشادي.

المحور الثالث: عوامل بناء الهوية الوطنية التشادية.

المحور الرابع: مكونات الهوية الوطنية التشادية.

المحور الخامس: اللغة العربية وأثرها في صياعة الهوية الوطنية، وفي بناء علاقات الشعب التشادي الداخلية والخارجية.

## المحور الأول:

# البعد التاريخي والحضاري للغة العربية في تشاد:

مثلت اللغة العربية أهمية بالغة في واقع حياة الشعب التشادي من خلال رسوخ الإسلام وثقافته وحضارته في نفوس الشاديين، حيث شهدت منطقة بحيرة تشاد منذ أمد بعيد قيام ممالك عديدة قبيل الإسلام وبعده وبالنات المالك الإسلامية العربية التي أقيمت في تشاد وهي: (مملكة كانم ببنو، ومملكة باقرمي، ومملكة وداي العباسية) وقد اتخذت هذه الممالك المذكورة اللغة العربية لغة رسمية لها في مراسلاتها ومعاملاتها الإدارية والسياسية والقضائية والتجارية والتعليمية، وشكلت بذلك مظهر حضاري رائع وظهر ذلك جليا في مجال العلم والمعرفة والثقافة وكان لهذا المجهود الحضاري الكبير الأثر في تحقيق التنمية الثقافية والحضارية والاجتماعية والاقتصادية في واقع المجتمع التشادي(1).

إن لموقع تشاد الجغرافي في قلب القارة الأفريقية وقربها من مناطق الإشعاع الحضاري والثقافي في كل من مصر والسودان وطرابلس، كل ذلك أدي إلى إيجاد واقع ثقافي وسياسي متفرد في تشاد وأكسب الثقافة التشادية بعداً مهماً باعتبار أن هذا التنوع الثقافي أصبح أداة للتلاقح الثقافي والحضاري بين مختلف مكونات الثقافة في تشاد، وأدى في النهاية إلى إيجاد احتياجات ثقافية متنوعة في إطار التطور الملحوظ للثقافة العربية في تشاد،).

ظلت منطقة حوض بحيرة تشاد عبر العصور ترتبط بعلاقات وطيدة مع شمال القارة وشرقها وغربها من خلال طرق القوافل التي تعبرها مما ساعد على فك عزلة تشاد عن العالم الخارجي، كما ساهمت تلك الطرق في تنمية الحياة الثقافية والتعليمية والسياسية والاقتصادية، ونظراً لهذا الموقع فقد مثلت منطقة تشاد نقطة التقاء بين مختلف مناطق أفريقيا الغربية والجنوبية والشمالية والشرقية.

لقد مثلت تشاد المعبر الأساسي لأفريقيا فعبر صحاريها ومرتفعاتها ومداخلها تدخل القوافل التجارية والدعوية والتعليمية مناطق القارة الأفريقية مما جعلها منطقة جنب لجميع الشعوب والأقليات والأعراق التي كانت تعبرها ويطيب لها العيش فتسكنها، فكانت تشاد في مجملها بوثقه ضخمة لصهر الأعراق والثقافات والتي شكلت ميراثاً حضارياً وثقافياً واجتماعياً للأمة التشادية (3).

تعد اللغة العربية في تشاد إحدى المكونات الأساسية في البناء الثقافي والاجتماعي والحضاري والإنساني للشعب التشادي. ولذا فإن الحديث عن

الهوية الوطنية في تشاد لا بدأن يرتبط ارتباطا عضويا وحضاريا بالثقافة العربية وأثرها في بناء الهوية الحضارية للشعب التشادي, وفي تعزيز علاقاته الداخلية والخارجية.

إن تشاد معروفة في منطقة السودان الأوسط بسبقها في الإسلام الذي عرفته منذ القرون الأولى في دخوله إلى منطقة شمال أفريقيا ومعروفة كذلك بسبقها في إقامة أول مملكة إسلامية في المنطقة وهي مملكة كانم الإسلامية، ونشطت بذلك حركة الثقافة الإسلامية والعربية، وتعمقت صلات تشاد بالعالم العربى والإسلامي في ظل هدى الإسلام وثقافته وفتحت الباب أمام الهجرات العربية والإسلامية الكثيفة إلى دخول تشاد وانتشارهم في مختلف أقاليم ومناطق تشاد، مما أسهم في انتشار اللغة العربية وثقافتها وحضارتها، وشكلت بذلك اللغة العربية أداة للاتصال والتواصل والمعاملات بين جميع فئات المجتمع التشادي، في الأسواق والبيع والشراء والسفر والقضاء والتصاور، الأمر الذي ساعد في تعميق اللغة العربية في نفوس التشاديين باعتبارها تمثل لهم لغة القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف ولغة العبادة والثقافة والحضارة. بدأت اللغـة العربيـة وثقافتهـا حـواراً ثقافيـا وتعايشـاً اجتماعيـاً وإنسـانياً وتسامحاً حضاريا منقطع النظير مع اللهجات واللغات المحلية والتي آخى الإســـلام بينهـــا وبـــين العربيـــة، وإســتعارت تلــك اللهحــات واللغــات المحليــة قـــدراً وإفياً من مفردات اللغة العربية فأكسبها بذلك بعداً حضارياً جديداً للثقافات المحلية (4).

لقد وجدت الثقافة العربية في تشاد مكانتها الطبيعية في داخل المنظومة الثقافية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية للأمة التشادية، وتوطدت جذورها وانصهرت مع التكوين الثقافية المحلي ضمن المنظومة الثقافية العربية الإسلامية وتكونت بذلك هوية ثقافية وحضارية واحدة ضمن السياق العربي الأفريقي لأعاده الحضارية المتنوعة (5).

إن للثقافة العربية خصائص عدة رافقت مسيرتها الحضارية والإنسانية عبر العصور المختلفة، مما منحها الاستمرارية والقدرة على الإسهام الإيجابي في إغناء التراثيين التشادي المحلي والأفريقي، وهذه الخصائص هي خصائص الأصالة والخصوصية الفكرية والدينية والحضارية المتفردة للثقافة العربية مما جعلها تشكل جسر تواصل وعطاء وانسجام بين الثقافة الأفريقية المحلية وبين الثقافة العربية الإسلامية. مثل هذا التزاوج الحضاري والثقافي والاجتماعي والإنساني هو الذي أسهم في تشكيل وتكوين البناء الحضاري والثقافي والثقافي والاجتماعي للهوية الوطنية في تشاد (6).

إن الثقافة العربية الإسلامية كانت على الدوام ذات صفة حضارية وإنسانية وكونية تقوم على قيم تتصف بسمة الشمول والتكامل والتنوع، مما منحها القدرة على التفاعل الإيجابي والاستيعاب السلس للثقافات المحلية، دون فقدانها لأصالتها الحضارية المتفردة. فهي بوتقة إنسانية قادرة على العطاء والتفاعل مع كل الثقافات والحضارات<sup>(7)</sup>. وتجدر الإشارة إلى تلك الخاصية التي تنفرد بها اللغة العربية وهي تلازمها والإسلام أو ما يمكن أن يطلق عليه بالوحدة اللغوية الدينية التي تتجلى في مستويين أساسيين هما: المستوى الفردي، والمستوى الاجتماعي الثقافي.

فعلى المستوى الفردي فإن اللغة العربية هي لغة العبادة اليومية، ومعرفتها أمر يحتمه أداء العبادات والشعائر الدينية. أما على المستوى الاجتماعي الثقافي، فيبلغ تأثير اللغة العربية في المجتمع التشادي الذي عرف بالتعددية اللغوية إن اتخذ هذا المجتمع اللغة العربية كلغة تخاطب مشتركة للتفاهم فيما بين مكوناته المتنوعة، بل أضحت لغة تعبر عن التراث الشعبي للمجتمع. فقد كان للغة العربية دورها قبيل الزحف الاستعماري إلى تشاد، حيث كانت لغة الحكم والإدارة والقضاء والتجارة والتعليم والثقافة والعلاقات الخارجية في الممالك الإسلامية التشادية (8). ويهمنا في هذا الإطار أن نشير إلى هذه القضية الحضارية، وهو أن الإسلام هو الدين الوحيد الذي يتعبد أتباعه بلغة واحدة مما خلق نوعا من الانسجام والتآلف والتراحم بين أتباعه .6).

# المحور الثاني: مفهـوم الهويــة الوطنية:

غدا مفهوم الهوية من المفاهيم الواسعة الانتشار إذ يكثر تناوله في الأبحاث والحلقات والمحافل العلمية المختلفة، حتى أصبح واحداً من أهم القضايا الأساسية المثارة في عالمنا المعاصر. ويتسع مفهوم الهوية والانتماء ليتضمن كل ما هو ثقافي وتاريخي ونفسي واجتماعي وأنثروبولوجي، ومحاولة الاقتراب من أي بعد من هذه الأبعاد تستلزم أن يقوم الباحث بأدوار عالم النفس وعالم الاجتماع وعالم الأنثروبولوجيا، والتاريخ، وأخيراً علم السياسة (10).

إن أزمـة الهويـة الوطنيـة ارتبطـت بجملـة مـن المتغـيرات الحضاريـة والاقتصاديـة والسياسـية في عصرنا الحـاضر، بما يتضمنـه مـن الـولاءات الإقليميـة والقبليـة والثقافيـة، وصاحب هـذا التغـيرات ضعـف مجتمعاتنا في صهـر تلـك الانتمـاءات في بوتقـة الـولاء الوطنـي أو القومـي، ولكـن ليسـت هـذه هـي المشـكلة، ولكـن القضيـة الحقيقـة التـي تكونـت وراء الهويـة هـو أن الـصراع في جوهـره بـين الثقافـات الوطنيـة والثقافـات الأجنبيـة الوافـدة، بـين الـذات الوطنيـة والسـيطرة

الأجنبية، وأن عدم وحدة الثقافة بين أفراد المجتمع / والتباين العرقي والاختلاف الديني، يؤدي إلى حدوث صراع بين مكونات المجتمع ويمثل تحدياً خطيراً لمدى الارتباط بالقيم والمثل داخل المجتمع نفسه. ولا بدلنا أن نتساءل في هذا البحث حول ماهية الهوية?، هل هوية الأمة هي ما تعرفه عن ذاتها؟ أو ما تتمنى أن تصير إليه؟، ومن يعرف الهوية في الأمة؟، الطبقة، السلطة، النخبة، الأجهزة العرفية التقليدية.وعليه يمكن أن نناقش موضوع الهوية من خلال المحددات التالية

# المحدد الأول: مفهوم الهوية من المنظور النفسي:

لقد تناولت الدراسات في مجال علم النفس مفهوم الهوية بصورة واسعة وغير دقيقة، ويقدم فرويد نموذجاً بنيويا للشخصية مكونا من ثلاثة مستويات وهي: الهو والأنا والأنا الأعلى، وكأننا أمام نظام للهوية ثلاثة مستويات وهي: الهو والأنا والأنا الأعلى، وكأننا أمام نظام للهوية الفردية ويقودنا هذا المفهوم على أن الهوية: تعنى أدراك الفرد لذاته أمام الآخرين في الجماعة، بمعنى كيف أقدم نفسي للآخرين? وكيف يقدم الآخرون أنفسهم إلى؟ وينظر بعض الباحثين في علم النفس أن الهوية تتكون من أربعة أبعاد هي: التمايز، والأهمية، والانسجام الداخلي، وتقديم الذات. وينظرون الحائدة من جانيين: الأول باعتبارها عملية، والثانية باعتبارها بناء. وينصرف الجانب الأول إلى العمليات التي بواسطتها يحدد الفرد سلوكه الداخلي والخارجي، وينصرف الثاني إلى نظام المفاهيم المتاح للفرد في محاولة لتحديد ذاته. ويبدو أن الدراسات النفسية تنظر إلى الهوية باعتبارها عملية تهتم بدراسة ذات الفرد وتفاعله مع الآخرين. من خلال دور معين يقوم به داخل جماعة لها هويتها الثقافية والدينية. وفي ضوء سلطة عامه تحدد مجموعة من الأهداف التي تسير من خلالها حياة هذا المجتمع بكافة أبعادها.

# المحدد الثاني: الهوية من المنظور الاجتماعي:

على آلرغم من أن العديد من الدراسات الاجتماعية تتضمن جانبا نفسيا إلا أن الدراسات الاجتماعية تطرح هي الأخرى مفاهيم جديدة في موضوع الهوية. وتعرف الهوية عند علماء الاجتماع بأنها العضوية في المجتمع السياسي وتعنى بأنها مرتبطة بالسلوك الظاهري للإنسان وبمفهوم التعاون بين أفراد المجتمع، وعليه فان الدراسات النفسية والاجتماعية تلتقي في منطقة «النحن» لا «الهم» فإن الأولى تولى الاهتمام بذات الفرد وتفاعله مع الآخرين، بينما يركز المنظور الاجتماعي على بعض العوامل الثقافية والتاريخية وتأثيرها المتعدد في منظومة القيم الاجتماعية.

#### المحدد الثالث:

# الهوية من المنظور السياسي الوطني:

إن الهوية كخطاب سياسي حديث الظهور بين الدول بعضها بعضاً، وبين الإثنيات المختلفة داخل الأمة الواحدة، ويعتبر «برهان غليون» أن ظهور خطاب الهوية القومية جاء بعد انهيار الخطاب القومي والأيديولوجيات القومية التقليدية، وحل مكان القومية بوصفها خطاباً يعطى للدولة شرعيتها.

إن أزمة الهوية والإحساس بها تعد من القضايا المهمة في عملية بناء الدولة العصرية. فالقادة والشعوب تنتابهم الحيرة حول ذلك التجاهل المتعمد بقيم وعادات وتقاليد وسلوك المجتمع وثقافته، وهو أمر مهم في عملية بناء أي دولة، لأنها تتعلق بالعاطفة الوطنية وشعور الناس بأنهم مرتبطون بعضهم البعض الآخر، كما أن الهوية تتعلق بمسألة الوحدة والتماسك الوطني الداخلي (13).

إن الهوية القومية لمعظم الشعوب هي محصلة لعملية طويلة من التطور التاريخي تتضمن المفاهيم المشتركة، والخبرات المشتركة، واللغة المشتركة، والثقافة المشتركة، وغالباً الدين المشترك، وفي الفكر العربي تم تناول الهوية على أنها مجموعة من السمات العامة التي تميز شعباً أو أمة في مرحلة تاريخية معينة، أو بتعبير آخر هي ظاهرة تاريخية تعبر بها الأمة عن ذاتها أو أنها العملية التي بواسطتها تنتقي جماعة من الناس سمات معينة من ذخيرتها الثقافية في فترة زمنية محددة (14).

وقد شهدت تشاد اتجاهات عدة حول مفهوم الهوية (15):

الاتجاه الأول: أفريكاني زنجي.

الاتجاه الثاني: قومي وطني.

الاتجاه الثالث: قومي وطني أفريقي.

الاتجاه الرابع: أفرو عربي.

الاتجاه الخامس: وطنى تشادى.

الاتجاه السادس: وطني قومي أفريقي عربي.

الاتجاه السابع: وطنى ديني إسلامي.

وفي ظل هذه الاتجآهات المختلفة وجد التشاديون أنفسهم في وقت من الأوقات أنهم لا يعرفون من هم هم هم أفارقة أم هم قوميون أفارقة أم عرب أفارقة أم أفارقة وعرب وقوميون ووطنيون أم هم أساسا أفارقة وعرب ومسلمون و في هذا الإطار فقد تشكلت الدولة التشادية الحديثة من ثلاثة كيانات تاريخية وحضارية لها شخصيتها وتكوينها السياسي والاقتصادي

والاجتماعي والثقافي والديني متمثلاً في مملكة كانم- برنو الإسلامية ومملكة باقرمى الإسلامية ومملكة وداي العباسية الإسلامية، بينما كانت قبائل جنوب تشاد الإحيائية في شبه انعزال حضاري وديني عن الكيانات الثلاثة إلى أن توسعت مملكة باقرمى وضمت الجنوب التشادي إلى كيان مملكة باقرمى، وظل الجنوب التشادي إلى كيان مملكة الإحيائية وظل الجنوب التشادي بسحنته الأفريقية الزنجية وبتمسكه بمعتقداته الإحيائية القديمة، وبذلك برزت الدولة التشادية قبل بروز الأمة أو الهوية الموحدة، وهي تحمل في تاريخها وحضارتها ارث السلطنات والممالك القديمة ومفرداتها الثقافية والحضارية والدينية التي كانت قائمة في هذه الممالك.

في ضوء هذه الاتجاهات المتعددة للهوية الوطنية في تشاد فإننا نقصد بهوية الأمة التشادية: مجموعة الخصائص الاجتماعية المتمثلة في العادات والتقاليد والأعراف والقيم والاتجاهات والمعايير الاجتماعية التي تحدد السلوك، وكذلك القيم الخلقية، والنظم الاقتصادية، التي تشكلت وترسخت في بنائه الاجتماعي بفضل تأثير اللغة العربية والثقافة الإسلامية ويتجلى ذلك في الآتي (17):

- 1. اثر اللغة العربية في تشكيل النظام الاجتماعي للمجتمع التشادي.
  - 2. اثر اللغة العربية في صياغة النظام الديني في تشاد.
  - 3. أثر اللغة العربية في صياغة النظام الاقتصادي في تشاد.
- 4. أثر اللغة العربية في بناء وتشكيل النظام السياسي والهوية الوطنية للشعب التشادي.
  - 5. أثر اللغة العربية في صياغة النظام القضائي والتشريعي في تشاد.

وصفوة القول: إن للغة العربية والثقافة الإسلامية تأشير واضح في معظم مكونات النظام الاجتماعي للمجتمع التشادي. وكان لهذا الأشر دوراً كبيراً في تكامل المجتمع التشادي وترابطه اجتماعيا وثقافيا وسياسياً.

على الرغم من الاختلافات العرقية واللغوية والدينية والاجتماعية إلا أن اللغة العربية وما تحمله من قيم حضارية وإنسانية شكلت قيوة تواصل واندماج بين مختلف فئات الشعب التشادي.

## المحور الثالث:

## عوامل بناء الهوية الوطنية التشادية:

هناك مجموعة من العوامل التي أسهمت في بناء الهوية الوطنية التشادية ومنها:

- البعد التاريخي الذي تمتعت به اللغة العربية قبل دخول الاستعمار الأوروبي الغربي الفرنسي الحديث لتشاد.
- البعد الحضاري والإنساني للثقافة العربية الإسلامية والتى شكلت

- عنصراً أساسياً من عناصر البناء الإجتماعي والثقافي والحضاري للإنسان التشادي.
- البعد الثقافي للغّة العربية في تشاد باعتبارها أداة حافظت على التراث الثقافي المحلى وعملت على تطويره بما يتناسب ومعطيات الثقافة المحلية التشادية.
- البعد الاجتماعي والذي تمثل في التصاهر الاجتماعي، والانتشار الكبير للقبائل العربية في مختلف الأقاليم والمناطق والأرياف والصحاري على طول امتداد الدولة التشادية أسهم في نشر وتعزيز اللغة العربية بين التشادين.
- البعد الاقتصادي للغة العربية في المجتمع التشادي، فهي لغة الشراء والبيع والتبادل التجاري بين جميع فئات وقبائل الشعب التشادي.
- البعد السياسي للغة العربية في المجتمع التشادي، حيث أضحت لغة الإدارة والحكم في الممالك والسلطنات الإسلامية التي أقيمت في تشاد بدءا بكانم برنو، وباقرمى ووداى.
- البعد الديني من خلال الإسلام و انتشار ثقافته وحضارته بين مختلف المكونات الاجتماعية وأثر ذلك في بناء الهوية الوطنية التشادية.
- البعد التعليمي والدعوى والذي تجلى من خلال نشاط العلماء والمشايخ والدعاة والطرق الصوفية، وأثر ذلك في بناء الهوية الوطنية التشادية. (18)
- البعد الإبداعي للغة العربية في تشاد، وتجلى من خلال إبداعات الشعراء التشاديين سواء باللغة العربية الفصحى أو اللغة العربية الدارجة، وبذلك فان اللغة العربية عبرت عن متطلبات المجتمع واحتياجاته المادية والعقلية والروحية والوجدانية في واقع حياة المجتمع التشادى. (19)

ونظراً لهذا الدور الكبير للغة العربية، فقد اعترفت الإدارة الفرنسية الاستعمارية بحقيقة اللغة العربية وبعدها الثقافي والتعليمي والاجتماعي و التجاري والحضاري في تشاد، حيث استقبلت العديد من الرسائل باللغة العربية، فضلاً عن إصدار لجريدة عربية هي جريدة «كوكب الشرق».

ولذا فقد شكلت اللغة العربية عاملاً مهماً من عوامل بناء الهوية الوطنية التشادية، باعتبارها تمثل إرثا حضارياً وثقافياً واجتماعياً للأمة التشادية.

والجدير بالذكر فإن من أبرز مكونات المجتمع التشادي الثقافية والحضارية والفكرية والسياسية هي الثقافة العربية التي تعد الركيزة الأساسية لتكوينه الفكري والسياسي والعقدي.

وخير دليل على ذلك اعتراف الدولة التشادية المعاصرة وإقرارها رسمياً في دستورها عام 1996 والذي جاء فيه أن اللغة الرسمية للدولة التشادية المعاصرة هي اللغة العربية والفرنسية.

كما أن أثر الثقافة العربية تجده ظاهرا حتى في إطار الصفوة المثقفة باللغة الفرنسية، حيث انه بالرغم من سيطرة اللغة الفرنسية على الدوائر الحكومية والأوراق الرسمية بالدولة التشادية المعاصرة، إلا أنه لوحظ أن أغلب الحديث في هذه المكاتب الحكومية يتم باللغة العربية، وهذا مؤشر قوي يمنحنا ثقة كبيرة في مدى قدرة اللغة العربية وثقافتها في مقاومة التأثير الفرنسي في واقع الحياة العامة في تشاد. (20)

## المحور الرابع:

## مكونات الهوية الوطنية:

تتكون الهوية الوطنية من العناصر التالية:

أولاً: المكون الإقليمي الوطني للهوية: يودي الإقليم أو الوطن الذي نشأ فيه الإنسان وترعرع دوراً مهما في استكمال مقوماته الوطنية والحياتية، لأنه لا يمكن لأية جماعة وطنية أن تعيش بلا إقليم أو طن، فكلما كان الإقليم موحداً وأكثر تماسكاً، ساعد ذلك على إقامة علاقات أوثق بين أعضاء الجماعة الوطنية الواحدة، وتعد الوحدة الإقليمية للدولة عاملاً لا غنى عنه في تحديد أبعاد وهوية الجماعة إزاء الغير من الجماعات الوطنية الأخرى.ويمكن القول إنه حينما يتقاطع الإحساس بالهوية المحلية، معززاً بإدراك لغة خاصة بالإقليم وعقيدة خاصة تكون سلطة الدولة المركزية مستجيبة لهذه التقاطعات الوطنية، فإن إمكانية إقامة هوية وطنية الهذا الأقاليم واردة في مثل هذه الظروف، ومن حق السلطة السياسية الاستجابة لمتطلبات الهوية الإقليمية والوطنية لهذا الشعب، وإلا فإن إمكانية انفصاله واردة على المدى البعيد أو القريب.

ثانياً: المكون الثقافي للهوية: يشغل البعد الثقافي للهوية مكانة بارزة في تحديد هوية المجتمعات وتأتي هذه المكانة من داخل هذا البعد في جوانب كثيرة مع أبعاد الهوية الأخرى. ومع صعوبة تحديد إطار مفهومي للثقافة لسعة مدلول الكلمة وشمولها فإنه يمكن التأكيد على ما يتضمنه هذا المدلول من قيم ومعتقدات ومعايير مشتركة مكتسبة بين أعضاء الجماعة

الوطنية. فضلاً عما يشتمل عليه المدلول من عادات وأعراف وأخلاق وطبائع وتغيرات وملبس ومأكل ومشرب. (²¹) ويمثل النسق الثقافية بناء إدراكيا لتفسير وتأويل العالم المحيط، كما ترتبط الهوية الثقافية بقيم الجماعة ونطاقها القيمي أو نسقها الثقافي في مواجهة الآخر، والهوية الثقافية هي الذاكرة الجماعية التي تبدأ نواتها الأولى بالأسرة. (²²) وتعمل الهوية الثقافية على إحياء الظاهرة الخاصة بالتكامل وتحديد الأدوار الخاصة كما توضح العلاقة بين الإنسان ومحيطه الثقافي وهي الصورة التي يكتسبها الفرد عن نفسه رداً على سؤال من أكون؟ وترتبط الهوية الثقافية بمشكلة التنمية السياسية ؟ فلا تنمية سياسية أو اقتصادية من دون ثقافة وطنية متجذرة، وتشكل الهوية العربية في تشاد أهم عامل لبناء الهوية الثقافية والحضارية للأمة التشادية.

ثالثاً: المكون الاجتماعي للهوية: فالجماعة الاجتماعية والعرفية بأنها جماعة للها سمة خاصة تتصف بها من خلال العرف أو الثقافة أو الدين أو غير ذلك. يشهد العالم منذ انهيار الاتحاد السوفيتي سابقاً (1989هـ 1990) ما يمكن تسميته بثورة الأقليات والجماعات الإثنية والاجتماعية والتي تم دمجها بقوة النار والحديد دون وجود أي رابط ثقافي أو اجتماعي أو عقدى، فالهوية السياسية وحدها لا يمكن أن تضمن التماسك الداخلي للأمة.وهكذا شاع في الأدبيات السياسية استخدام مصطلح مثل «الوعي الإثني» أو «التسيس الإثني» أو الوطنية الإثنية» أو الحقوق الإثنية للأقليات، وهكذا يبدو البعد الإثني في الهوية مزيجاً من العناصر الاجتماعية والنفسية والثقافية ذات التفاعل مع التقاليد والتوجهات الاجتماعية الخاصة بالمكانة والدور والحقائق الاقتصادية والسياسية وبالتالي إلى الاعتماد على الجانب الإثني والعرقي في الهوية. (23)

رابعاً: المكون السياسي للهوية: لقد اهتمت الدراسات المتعلقة بالهوية بالبعد السياسي الذي يعبر عنه بالهوية القومية أو الوطنية التي يشعر بها الفرد منذ نشأته الأولى في أسرته من خلال العلاقة الأبوية، فهي هوية تبدأ فردية وتنتهي كهوية اجتماعية، ويشير البعد السياسي إلى تصنيف آخر للهوية. ينطلق من مدى شموليتها الإطار الوطني القومي أو قصورها عنه، وهناك علاقة وثيقة بين القومية والهوية، فيتحدد نوع الأزمة التي يواجهها المجتمع بنوع الهوية المنشودة، فإذا كان المجتمع يواجه القومية الوطنية. وإذا كانت الأزمة اللها المثارة في إطار المجتمع فهي أزمة اجتماعية، فإن الهوية المثارة تكون المجتمع به المثارة تكون المؤية المثارة تكون المؤينة المثارة تكون المؤية المثارة تكون المثارة تكون المثارة تكون المثارة تكون المثرة المثارة تكون المثرة تكون المثرة تكون المثرة تكون المثرة المثرة تكون المثرة تكون المثرة تكون المثرة تكون المثرة المثرة تكون المثرة تكون

هوية اجتماعية. وأزمة الهوية هي نوع من الأزمات السياسية المرتبطة أساساً بالمجتمعات الحديثة والتي ضرب الاستعمار بناءها الداخي الثقافي والفكري والعقدي وجعلها تتخبط بين أي الاتجاهات تسير. الوطنية؟ أم القومية؟ أم العرقية؟. ولكن السؤال المطروح عندنا ما أبرز تجليات أزمة الهوية على الصعيد القومي التشادي؟ (24)

تأسيساً على ما سبق وبالذات فيما يتعلق بأبعاد الهوية الوطنية، فإن السلطة السياسية المعاصرة تقوم بدور كبير في استخدام العديد من مفردات خطابها السياسي والذي يتبنى خطوطاً متباينة ومتداخلة ولم يعط حدوداً فاصلة للهوية الوطنية التشادية، هل هي هوية أفريقية؟ أم عربية؟ أم خليط من الهويات شكلت عبر التاريخ تراثاً موحدا للأمة التشادية.

فالدستور التشادي يشير في ديباجته أن الشعب التشادي يؤكد عبر هذا الدستور عن إرادته في العيش سوياً في إطار احترام التنوعات العرقية، والاقليمية والثقافية، .. وعلى قيم التضامن والإخوة الأفريقية. فعندما نقرأ هذه الديباجة تؤكد على التنوع الثقافي والعرقي واللغوي والديني في تشاد. كما تشير على أهمية الأخوة الأفريقية أي على أهمية التأكيد على الهوية الأفريقية للدولة التشادية.

وانطلاقاً من هذا فإننا سنعالج نقطتان في هذا الموضوع.

الأولى: هل تشاد ذات هوية عربية أم إسلامية؟

لمناقشة وتحليل أوجه الثنائية يبدو من الضروري تحديد بعض المفاهيم.

فالهوية العربية في الخطاب النهضوي المعاصر: تعبر عن تلك القناعة بوجود أمة عربية واحدة تتوافر لها كل المقومات الثقافية والاقتصادية والاجتماعية، ولها هوية قومية واحدة هي العروبة، ولها هوية رسمية أو قطرية أو وطنية بعدد دول الجامعة العربية، أما الهوية الإسلامية فتنطلق من منظور أن الإسلام يشكل هوية مستقلة وبنية قائمة بذاتها للمسلمين وعلى أساس من هذه الهوية قامت الدولة الإسلامية في العهد النبوي والراشدي.

إن العروبة سواء بالمعنى الذي تعطيها المرجعية التراثية أو الذي تلبسها إياه المرجعية النهضوية شيء، والإسلام بمختلف المضامين التي تعطي له شيء آخر، فلا معنى أن يوضع سكان تشاد من شماله إلى جنوبه ومن شرقه إلى غربهأمام الاختيار بين أن يكونوا عرباً أو يكونوا مسلمين، إنهم جميعاً عرب عربيون لا بالفصاحة ولا بالنسب بل باللغة والثقافة والتاريخ والجغرافيا والمصير الواحد والمصالح المشتركة، كلهم عرباً أو مستعربون، أو مسلمون وهم

الأغلبية، إذن هم أقرب إلى العروبة بمضمونها الحضاري والثقافي من أية هوية أخرى يروج لها الأعداء.

أما النقطة الثانية في الموضوع فتقودنا إلى التساؤل التالي، هل تشاد ذات هوية عربية أم أفريقية؟

# أولا: تشاد ذات هوية أفريقية؟

فما هي منطلقاتها من العامل الجغرافي، وتعود في أديباتها الخاصة إلى فلسفة الزنوجة منطلقاتها من العامل الجغرافي، وتعود في أديباتها الخاصة إلى فلسفة الزنوجة التي اكتسبت أهمية خاصة مع «ليوبولد سنغور»، ثم تحول اليأس في بحث الأفارقة عن الذات إلى حركة جغرافية سياسية ثقافية شاملة موحدة للقارة في شكل البحث عن الهوية والشخصية الأفريقية مع نكروما، وتطورها إلى الحركة الأفريقية «Africanism».

شم الجامعة الأفريقية»PanAfrican» مع نكروما نفسه وموديبوكيتاوسيكوتوري. (25) وقد كانت فكرة الزنوجة ردة فعل على الاستعمار الغربى وتجارة الرقيق عبر المحيط الأطلسي.

أما الهوية العربية الأفريقية فهي تنطلق من العلاقة التاريخية والجغرافية بين العبرب والأفارقة فهي تضرب بجذورها في أعماق التاريخ معززة بالجغرافيا والتاريخ وتأكدت هذه العلاقة مع بزوغ فجر الإسلام وهجرة الصحابة - رضوان الله عليهم - إلى الحبشة وانتشار الفتوحات الإسلامية، وتوسع الهجرات العربية إلى داخل القارة الأفريقية وامتزاج الدم العربي بالدم الأفريقي وتكونت بذلك عبر التاريخ أمة أفريقية عربية واحدة من حيث التاريخ والجغرافيا والحضارة واللغة والثقافة والدين (26).

ومع بداية العصر الحديث وتدهور أحوال أفريقيا ووقوعها ضمن السيطرة الاستعمارية الغربية ، مما أدى إلى ضعف وتضاؤل تأثيرات الثقافة العربية، وواكب ذلك أيضاً نشر الثقافة الفرنسية وفلسفتها النصرانية، وتشجيع اللهجات الوطنية والإثنيات من أجل إحداث الصراع العرقي في أفريقيا، حيث أن الثقافة العربية بأبعادها المتنوعة شكلت الإطار الوطني والقيمي والمصيري للأمة التشادية، ولذا فليس هنا تناقض أو صراع بين الهوية الأفريقية والعربية في تشاد بل هي التلاقي والانسجام والتطور.

# المحور الخامس:

أثر اللغة العربية في صياغة الهوية الوطنية، وفي بناء علاقات الشعب التشادي الداخلية والخارجية:

إن للغة العربية دوراً كبيراً ومحورياً وأساسياً في بناء وصياغة الهوية الوطنية التشادية وفى بناء العلاقات الداخلية والخارجية للشعب التشادي. ويظهر ذلك من خلال الجوانب التالية:(27)

- 1. القيمة الحضارية والإنسانية والدينية والاجتماعية و الحياتية والفكرية التي تميزت بها اللغة العربية في تشاد، وهي القيم التي كانت حاجة ملحة وضرورية للمجتمعات الأفريقية عموماً والمجتمع التشادي على وجه الخصوص، والتي انطلقت من قيم الأخوة والتسامح و التعايش والتعاون والتضامن والتكافل، مما كان له الأثر المباشر في القضاء على الصراعات القبلية والمنازعات الشخصية التي كانت سائدة في البيئة الأفريقية المحلية قبيل دخول الثقافة العربية الإسلامية إلى منطقة جنوب الصحاء الأفريقية.
- 2. الدور الذي قامت به الثقافة العربية من خلال إعادة الاعتبار للتاريخ التشادي الوطني من خلال نقله من سجن الرواية الشفوية إلى التوثيق بلغة مكتوبة غنية في مفرداتها وتعابيرها، ومرتبطة بحضارة إنسانية كونية ومنفتحة على الثقافات والحضارات الأخرى.
- 3. المساهمة الحضارية والإنسانية للثقافة العربية في تشاد من خلال إنشاء المؤسسات الثقافية والحضارية التي كان لها الأثر في بناء وصياغة الهوية الوطنية التشادية .
- 4. أسهمت اللغة العربية من خلال بناء علاقات حميمة وقوية وراسخة بين الثقافة العربية و الثقافة الأفريقية من جهة ، والثقافة المحلية التشادية من جهة أخرى، مما شكل مظاهر حضارية وإنسانية إيجابية لصالح بناء الهوية الوطنية في تشاد.
- 5. عملت اللغة العربية في تشاد في بناء العلاقات الداخلية والخارجية للشعب التشادي، من خلال ما أوجدته الثقافة العربية من آليات التقارب والتمازج والتعايش والتضامن بين مختلف المكونات الاجتماعية والثقافية والسياسية في المجتمع التشادي المعاصر.
- 6. شكلت اللغة العربية في تشاد مصدر فخر وانتماء حضاري واجتماعي لمعظم المكونات الاجتماعية التشادية والتي أضحت اللغة العربية بالنسبة لها هوية وطنية وقومية.
- 7. أسهمت اللغة العربية في تشاد في تقوية وتعزيز العلاقات السياسية بين تشاد والعالم العربي والإسلامي من خلال التأثير على توجهات دولة تشاد الحديثة والمعاصرة من القضايا العربية والإسلامية المصيرية وفي مقدمتها قضية فلسطين وحقوق الشعب الفلسطيني في إقامة دولته وعاصمتها القدس الشريف.

- 8. وقوع تشاد بالقرب من الدول العربية والإسلامية، مما شكل ذلك عامل تأثير وتأثر للغة العربية في المجتمع التشادي وعلى التوجهات السياسية للدولة التشادية تجاه قضايا العالم العربي والإسلامي. (28)
- 9. وفي حسرب 1967 تبلورت الضغوطات الشعبية والسياسة على الحكومة التشادية تجاه الصراع العربي الإسرائيلي ، مما أجبر الحكومة التشادية على تأييد القرار الصادر من مجلس الأمن بشأن أزمة الشرق الأوسط يوم 22 نوفمبر 1967م، بل تعدى إلى المساندة الفعلية، ففي 27 نوفمبر 1972، قطعت تشاد علاقاتها الدبلوماسية والاقتصادية والفنية مع إسرائيل ومغادرة جميع الإسرائيليين الذين كانوا في تشاد.
- 10. استجابة للتوجهات الشعبية المساندة للشعوب العربية والإسلامية، فقد استقبلت العاصمة التشادية أنجمينا عام 1973 العديد من المسؤولين العرب وفي مقدمتهم المغفور له الملك فيصل بن عبد العزيز ملك المملكة العربية السعودية، والرئيس السوداني جعفر النميري، والعقيد معمر القذافي قائد الثورة الليبية، وعدد من وزراء الخارجية العرب.
- 11. و أثناء حرب أكتوبر 1972 بين العرب وإسرائيل فقط برز دور الدولة التشادية في دعم العرب من خلال تأثير الثقافة العربية وتوجهاتها على القرارات السياسية للدولة التشادية الحديثة.
- 12. إن الشعب التشادي، وانطلاقا من تأثيرات الثقافة العربية والإسلامية في تفكيره وفي اتجاهاته الوطنية، فقد شارك في معركة المصير المشترك، إلى جانب أشقائه العرب المسلمين. وإن الشعب التشادي هدو في الحقيقة جزء لا يتجزأ عن العالم العربي والإسلامي وهو امتداد طبيعي للعالم العربي والإسلامي في منطقة أفريقيا جنوب الصحراء. (29)

#### الخاتمة:

يتضح لنا مما سبق تناوله في الصفحات الماضية أن الهوية الوطنية في عالم اليوم الذي يتميز بسرعة وسائل الاتصال وتطورها وتنوعها ليست بالضرورة أحادية الجانب بل متعددة الأبعاد والتقاطعات والمصالح، وأن أزمة الهوية أزمة شبه دائمة في المجتمعات وليس مجتمعا بعينه فما بالك بمجتمع مثل المجتمع التشادي مجتمع متعدد الأعراق والثقافات والأديان والاتجاهات المتنوعة؟.

إن الصياغة الناجحة للهوية الوطنية اليوم لا تكمن في التناحر والاختلاف بل في المنزج والتوفيق بين مكونات الهوية المختلفة، تكوين يمنزج بين جميع هذه الأبعاد المكونة للهوية التشادية وهي التكوين الثقافي العربي والأفريقي والديني والستراث المحلي، وهو ما أكده الدستور التشادي في ديباجته وإن كان بشكل خجول وغير متزن مع حقائق مكونات الأمة التشادية التي تتسع لتشمل جميع عناصر البناء والوحدة والتضامن فيما بين فئاته ومكوناته.

إن الجدل حول الهوية لا يخص تشاد وحدها وإنما جميع المجتمعات النامية والمتقدمة على حد سواء، بمعنى أن أزمة الهوية أزمة شبه دائمة في المجتمعات وتصلح لأن تكون معياراً لتصنيف هذه المجتمعات، ولكن الفرق يكمن في تخطي عنق الزجاجة في موضوع الهوية لأن الدول المتقدمة استطاعت الوصول إلى أساليب معينة لإدارة الصراع بين الأبعاد المختلفة للهوية، حيث تمكنت من دمج مختلف العناصر في الثوابت الوطنية، ونأمل أن تشكل أبعاد الهوية الوطنية الوطنية بأبعادها المتنوعة رصيداً حضارياً وثقافياً للأمة التشادية المعاصرة.

وفي خاتمة هذا البحث نخلص إلى النتائج الآتية:

- 1. إن فهم الهوية الحقيقية لا تكمن في الإقصاء والجمود والإحلال بل يكمن في المزج والتوفيق والانسجام والتواصل بين المكونات المختلفة للهوية وأن أثر اللغة العربية في بناء الهوية الوطنية التشادية ظاهر للعيان.
- 2. إن الهوية الوطنية في عالم اليوم تتأثر بوسائل الاتصال وتطورها مما أوجد ثقافة أو هوية متوازية تتحدى مكونات الهوية الوطنية ومنطلقاتها.
- 3. إن الهوية لمعظم الشعوب هي محصلة لعملية طويلة من التطور التاريخي يتضمن المفاهيم المشتركة، واللغة المشتركة، والثقافة المشتركة،وغالبالدين المشتركوهذاما يلاحظ في مجتمعنا التشادي.
- 4. إن اللغة العربية في تشاد هي لغة الثقافة الوطنية التشادية باعتبارها أكبر اللغات الوطنية استخداما وحضورا في الواقع الثقافي والاجتماعي والاقتصادي والسياسي، مما منحها أن تشكل عنصرا مهما وأساسياً في بناء الهوية الوطنية التشادية.
- 5. شكل التواصل الإنساني والاجتماعي للغة العربية و المكونات الثقافية المحلية التشادية مظاهر حضارية إنسانية إيجابية في تشكيل الهوية الوطنية التشادية بأبعادها الحضارية المتنوعة.

- 6. شكل التواصل الحضاري والثقافي والاجتماعي والاقتصادي والسياسي بين اللغة العربية و مكونات الشعب التشادي الثقافية عبر التاريخ إرثاً حضارياً وثقافياً واجتماعياً وسياسياً واقتصادياً في المجتمع التشادي.
- 7. إن انتماء الشعب التشادي إلى الهوية العربية الإسلامية هو انتماؤه للتاريخ والحضارة والثقافة والجغرافيا.
- 8. إن تخويف الشعوب الأفريقية والشعب التشادي على وجه الخصوص من العروبة، وعدم تحديد معيار واضح لمضمون العروبة والخلط بينها وبين الإسلام، وجعل العروبة كياناً قومياً عرقياً للعرب وحدهم، وتفريغ مضمون العروبة من مفهومه الحضاري والثقافي العام الذي يحتوى الفكر والثقافة والدين والحضارة.
- 9. إن انتماء تشاد إلى الهوية العربية الإسلامية هو انتماء للتاريخ وللحضارة وللجغرافيا وللمصير المشترك، وشكل هذا الانتماء عبر التاريخ هوية الأمة التشادية ومصيرها ومستقبلها وحاضرها.

### التوصيات:

- 1. العمل على دعم وتعزيز اللغة العربية في تشاد من خلال دعم مؤسسات اللغة العربية فيها من مدارس ومعاهد وجامعات وخلاوى لتحفيظ القران الكريم والعلوم الإسلامية.
- 2. العمل على دعم وتعزيز اللغة العربية في تشاد باعتبارها إحدى الأدوات المعززة للهوية الوطنية التشادية.
- 3. العمل على تشجيع وتطوير العلاقات بين تشاد والدول العربية والإسلامية بحكم الجوار والتاريخ والثقافة والدين.
- 4. دعوة المثقفين والأكاديميين والباحثين في الدول العربية والإسلامية على دعم مسيرة اللغة العربية في تشاد وتشجيع برامج الدولة التشادية في إطار سياستها الرامية نحو تطبيق الازدواجية اللغوية في مختلف مؤسسات الدولة التشادية (عربى فرنسي).
- 5. دعوة رجال الأعمال من الدول العربية والإسلامية على دعم الدولة التشادية ماديا وفكريا في برامج تعزيز اللغة العربية في الدوائر الحكومية التشادية.
- 6. العمل على دعم برامج الازدواجية اللغوية في تشاد من قبل الصناديق التنموية العربية والإسلامية المختلفة.
- 7. إعطاء منح للدراسات بالجامعات العربية والإسلامية للطلبة الشاديين في مرحلتى الدراسة الجامعية والعليا.
- 8. التواصل مع أكاديمية التربية بالشرق حول القيام بتنظيم المؤتمرات العلمية التي تتناول قضايا العلاقات العربية التشادية ودور اللغة العربية في المجتمع التشادي وتوفير الدعم المادي من

- أجل القيام بالدراسات والبحوث المشتركة حول واقع اللغة العربية والثقافة العربية العربية
- 9. فتح المجال أمام الباحثين الشاديين المثقفين باللغة العربية للكتابة في المجلات العلمية المحكمة بالجامعات العربية والإسلامية.
- 10. فتح المجال للأساتذة والباحثين الشاديين للعمل في الجامعات العربية والإسلامية من أجل تبادل الخبرات والمعارف.
- 11. دعوة رؤساء الجامعات ومراكز البحوث بالدول العربية والإسلامية لزيارة مؤسسات التعليم العالي والوقوف حول الجهود المبذولة تجاه اللغة العربية في تشاد والتعرف على واقع اللغة العربية في وسط المجتمع التشادي.
- 12. المساعدة في نـشر وطباعـة البحـوث والكتـب التـي تكتـب باللغـة العربية في مجـال الثقافـة العربيـة الإسـلامية والحضـارة الإسـلامية والأدب العربـي في تشـاد.
- 13. دعوة المثقفين والأكاديميين والباحثين على دراسة التاريخ التشادي برؤية وطنية شاملة تسهم في تعزيز التواصل الثقافي والاجتماعي بين جميع مكونات المجتمع التشادي.
- 14. التأكيد على أن تشاد تمثل بوتقة حضارية وإنسانية لجميع الشعوب والأعراق التي سكنت فيها عبر التاريخ.
- 15. التأكيد على القيم والمبادئ التي قامت عليها السلطنات والممالك الإسلامية التشادية والتي كانت نموذجا لتأكيد الهوية الوطنية وبناء العلاقات الإنسانية من خلال التصاهر الاجتماعي والتواصل الثقافي والحضاري وتعزيز قيم التعايش الاجتماعي والثقافي بين جميع مكونات المجتمع في تشاد.
- 16. محاربة الدعوات الهدامة القائمة على فكرة الإقصاء والانتقائية والتشكيك بحقائق التاريخ والواقع والأفكار التي تدعو إلى الكراهية والعنف والتحريض والتمرد على قيم المجتمع الداعية إلى الوحدة والتضامن والتعايش بين جميع مكونات المجتمع التشادي.
- 17. أن من أعظم وسائل الوحدة الوطنية وبناء العلاقات بين جميع مكونات الشعب التشادي هي اللغة العربية التي مثلت عبر التاريخ أداة للتواصل والتفاهم والتعايش بين جميع قبائل وفئات وأعيان المجتمع التشادى.
- 18. العمل على تكوين فرق علمية وبحثية من المثقفين والأكاديميين التشاديين لوضع برامج ومناهج تؤكد على الانتماء الوطني وتعزيز قيم التواصل والتعايش والتفاهم والتضامن بين جميع أفراد الشعب التشادي.

# المصادر والمراجع:

## أولاً: المراجع:

- (1)عــز الديــن مــوسى: الإســلام وإفريقيــا، مكتبــة النهضــة، لبنــان بــيروت، ط1، 1995م.
- (2)نديم البيطار: دور النظرية الثورية، معهد الأبحاث العربية، بيروت لبنان، ط1، 1985م.
- (3)فاروق يوسف أحمد: مصر والعالم العربي، مطبعة عين شمس، القاهرة، 1979م.
- (4) فضل كلود الدكو: الثقافة الإسلامية في تشاد في العصر الذهبي لإمبراطورية كانم من 600 1000هـ، الموافق 1200 1600م، منشورات كلية الدعوة الإسلامية، طرابلس ليبيا، ط1، 1998م.
- (5) خيرية ميلاد: أثر الثقافة العربية في إفريقيا جنوب الصحراء، مركز دراسات أبحاث الكتاب الأخضر، طرابلس ليبيا، 2004م.
- (6)عبد العزيز الدوري: التكوين التاريخي للأمة العربية، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت لبنان، ط1، 1984م.
- (7)صــلاح عمــر الصــادق: دراســات ســودانية في الآثــار والفلكلــور والتاريــخ، دار عــزة، الخرطــوم الســودان، 2006م
- (8)عبد الغفار محمد أحمد: السودان بين العروبة والأفريقية، مركز البحوث العربية للدراسات والتوثيق والنشر، مصر، 1995م.
- (9)سناء مبروك: الهوية والانتماء الاجتماعي في شمال سيناء، المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية، القاهرة مصر، 1990م

## ثانياً: الرسائل العلمية والبحوث:

- (1)أميمة مصطفى عبود: قضية الهوية في مصر في السبعينات، رسالة ماجستير، جامعة القاهرة، كلية الاقتصاد والعلوم السياسية، 1993م، مصر، رسالة غير منشورة.
- (2)سليمان عبد العزيز عالم: النزاعات المسلحة في تشاد في الفترة (1960 1960)، رسالة ماجستير، جامعة إفريقيا العالمية، الخرطوم السودان، 2000م، رسالة غير منشورة.
- (3)صابون محمد راشد: العلاقات التشادية العربية (1960 1993م)، رسالة ماجستير، غير منشورة، معهد البحوث والدراسات العربية، جامعة الدول العربية، القاهرة، 1990م.
- (4) الطيب إدريس حلولو: التحديات التي تواجه المدارس العربية في تشاد، بحث مقدم في الندوة العلمية والدولية حول: التعليم العربي الإسلامي وأثره في

- التنمية في إفريقيا، جامعة الملك فيصل بتشاد، 2004م، بحث غير منشور. (5) الطيب إدريس حلولو: اللغة العربية في تشاد بين الرغبة الشعبية والرفض الرسمي، بحث مقدم في الندوة الدولية حول: اللغة العربية الواقع والمستقبل، منشور من قبل جمعية الدعوة الإسلامية العالمية، طرابلس ليبيا، ط1،
- (6) الطيب إدريس حلولو: الثقافة العربية الإفريقية نموذج تشاد، بحث قدم في الندوة الدولية حول: الثقافة العربية الإفريقية في مواجهة التحديات، سبها ليبيا، بحث غير منشور، 2006م.
- (7) الطيب إدريس حلولو: التكوين الثقافي وأشره على الاتجاه السياسي في تشاد بعد الاستقلال (1960 2000م)، رسالة دكتوراه، جامعة الملك فيصل بتشاد، 2012م، رسالة غير منشورة.
- (8) محمد زايد بركة: مستقبل اللغة العربية في تشاد، بحث مقدم في الندوة الدولية حول: اللغة العربية الواقع والمستقبل، منشور من قبل جمعية الدعوة الإسلامية العالمية، طرابلس ليبيا، ط1، 2003م.
- (9) فضل كلود الدكو: أثر اللغة العربية على الأمة التشادية، بحث مقدم في الندوة الدولية حول: اللغة العربية الواقع والمستقبل، منشور من قبل جمعية الدعوة الإسلامية العالمية، طرابلس ليبيا، ط1، 2003م.
- (10)حبيب أبرص: العرب في تشاد، بحث أعد في أنساب القبائل العربية في تشاد، غير منشور.

## ثالثاً: الدوريات والمحلات العلمية:

- (1)نديم البيطار: مفهوم الهوية القومية والمستقبل العربي، مجلة الفكر العربي، مجلة الفكر العربي، السنة 3، العدد 13، أكتوبر 1980م.
- (2)شفيق الغبراء: الاثنية المسيسة، الأدبيات والمفاهيم، الكويت، مجلة العلوم الاجتماعية، السنة 6، العدد 3، 1980م.
- (3)برهان غليون: الهوية هل هي علة؟، مجلة الفكر العربي المعاصر، العدد 17، كانون الأول/ ديسمبر، 1980م، بيروت – لبنان.
- (4)عبد الله حمدنا الله: اللغة العربية في تشاد لغة إبداع، مجلة دراسات إفريقية، العدد 25، السنة 13 يونيو 2000م، الخرطوم السودان.
- (5)محمد صالح أيوب: مكانة اللغة العربية في المجتمع التشادي، مجلة دراسات افريقية، العدد 14، جامعة إفريقيا العالمية، الخرطوم السودان.
- (6) الطيب إدريس حلولو: أثر التكوين الثقافي العربي في بناء علاقات الشعب التشادي الداخلية والخارجية، مجلة تشاد المعاصرة، مجلة علمية محكمة نصف سنوية، تصدر عن المركز العلمي للدراسات والبحوث التابع للمعهد العالى للاتصالات بجمه ورية تشاد، العدد الأول، 2015م.

## المصادر والمراجع:

- (1) الطيب إدريس حلولو،»نماذج من الثقافة العربية الأفريقية نموذج تشاد»، (منشور، الندوة الدولية حول الثقافة العربية الأفريقية في مواجهة التحديات الراهنة،المركزالعالمي لدراسات وأبحاث الكتاب الأخضر، سبها، 2006)، ص30.
- (2)سليمان عبد العزيز عالم، «النزاعات المسلحة في تشاد في الفترة من 1960 \_ 1990 «(رسالة ماجستير، غير منشورة، جامعة أفريقيا العالمية، الخرطوم، السودان، 2000) ص 113.
- (3) الطيب إدريس حلولو،»التكوين الثقافي وأثره على الاتجاه السياسي في تشاد بعد الاستقلال 1960 2000م»، (رسالة دكتوراه، غير منشورة،جامعة الملك فيصل بتشاد، 2012م) 101 102.
- (4)د. فضل كلود، أثر اللغة العربية على الأمة التشادية، (منشور، ندوة اللغة العربية في تشاد الواقع والمستقبل؛ منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية؛ طرابلس؛ الجماهيرية؛ 2003) ص 88 89.
  - (5) الطيب إدريس حلولو، «الثقافة العربية الأفريقية نموذج تشاد» (مرجع سابق) ص5.
- (6)د. عبد العزيز الدوري،»التكوين التاريخي للأمة العربية»، (ط1؛ بيروت؛ مركز دراسات الوحدة العربية؛ 1984)، ص 234.
  - (7)د. عبد العزيز الدورى، (المرجع السابق)، ص 236.
- (8)د. محمد زايد بركة،»مستقبل اللغة العربية في تشاد»، (ندوة اللغة العربية في تشاد الواقع والمستقبل؛ منشورات جمعية الدعوة الإسلامية العالمية؛ طرابلس؛ الجماهيرية؛ ط1؛ 2003) ص 814.
  - (9) د. محمد زايد بركة: المرجع نفسه، ص 816.
- (10) برهان غليون، «الهوية هل هي علة؟»، مجلة الفكر العربي المعاصر، (10) بروت، لبنان، العدد 17، كانون الأول/ ديسمبر 1981)، ص 114.
- (11) أميمــة مصطفــى عبـــود، قضيــة الهويــة في مــصر في السـبعينيات، رســالة ماجســتير غــير منشــورة، جامعــة القاهــرة، كليــة الاقتصــاد والعلــوم السياســية، 1993م، ص 98.
  - (12)أميمة مصطفى عبود، مرجع سبق ذكره، ص 98.
- (13)نديم البيطار: «مفهوم الهوية القومية والمستقبل العربي»، مجلة الفكر العربى، بيروت، لبنان، العدد 13، السنة 3، اكتوبر، 1980) ص 10.

- (14) المرجع نفسه، ص 14.
- (15) الطيب إدريس حلولو، «أثر التكوين الثقافي العربي في بناء علاقات الشعب التشادي الداخلية والخارجية»، مجلة تشاد المعاصرة، (أنجمينا، المركز العلمي للدراسات والبحوث التابع للمعهد العالي للاتصالات والتقنية، العدد الأول، بناسر، 2015) ص: 15-17.
- (16) فاروق يوسف أحمد، مصر والعالم العربي، (القاهرة، مكتبة عين شمس، 1979)، ص 56.
- (17) الطيب إدريس حلولو،» أثر التكوين الثقافي العربي في بناء علاقات الشعب التشادي الداخلية والخارجية»، مرجع سابق، ص: 20-21
- (18) الطبيب إدريس حلولو: «التحديات التي تواجه المدارس العربية في تشاد»، (غير منشور؛ الندوة العلمية الدولية حول التعليم العربي الإسلامي وأثره في التنمية في أفريقيا؛ جامعة الملك فيصل تشاد؛ 2004)، ص8.
- (19)د. عبد الله حمدنا الله،»اللغة العربية في تشاد لغة إبداع»؛مجلة دراسات أفريقية (الخرطوم: العدد 25، السنة 13، يونيو 2000)،ص 145–146.
- (20)د. محمد صالح أيوب،»مكانة اللغة العربية في المجتمع التشادي»، مجلة دراسات أفريقية ( الخرطوم: العدد 14، يناير 1996)، ص137.
- (21)أميمــة مصطفــى عبــود، «قضيــة الهويــة في مــصر في الســبعينيات» مرجــع ســابق، ص 100.
- (22) شفيق الفبرا، «الإثنية المسيسة الأدبيات والمفاهيم»، مجلة العلوم الاجتماعية « (الكويت؛ جامعة الكويت، السنة 6، العدد 3، 1988) ص 48. (23) المرجع نفسه، ص 50.
  - (24) الطيب إدريس حلولو: أثر التكوين الثقافي العربي، مرجع سابق، ص120
- (25)عــز الديــن موسى،»الإســلام وأفريقيـا والهويــة»، (ط1، بــيروت، لبنــان، مكتبــة النهضـــة، 1995)، ص 20.
- (26)سناء مبروك: «الهوية والانتماء الاجتماعي في شمال سيناء»، (القاهرة، مصر،المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية، 1990)، ص 218–220
- (ط1، خيرية ميلاد»أثر الثقافة العربية في أفريقيا جنوب الصحراء»، (ط1، طرابلس، مركز دراسات وأبحاث الكتاب الأخضر، 2004)، ص16

- (28) صابون محمد راشد: «العلاقات التشادية العربية 1960–1993» (رسالة ماجستير، غير منشورة، معهد البحوث والدراسات العربية، جامعة الدولة العربية، القاهرة، مصر، 1990)، ص 60–63.
- (29)صابون محمد راشد: العلاقات التشادية العربية، مرجع سابق، ص 84-88.

# ثورة 21أكتوبر 1964م في السودان (دراسة تطيلية)

باحثة وأكاديمية - أستاذ التاريخ الحديث والمعاصر التاريخ الحديث والمعاصر التقاسم محمد أبوالقاسم والمعاصر التقاسم محمد أبوالقاسم

المملكة العربية السعودية

#### المستخلص:

قضى نظام الفريق عبود على الحريات الديمقراطية وفتح البلاد للاستعمار الجديد حتى بلغ سخط الجماهي مبلغاً ينذر بالخطر نتيجة البطش والاعتقال جاءت هذه الورقة بعنوان ثورة 12أكتوبر4691م في السودان (دراسة تحليلة ) تستهدف تقصي أسباب الثورة قبل انفجارها . كما تتمثل أهميتها في أنها تتناول المعالجات العسكرية الخاطئة لمشكلة جنوب السودان والتي أدت لنزوح ولجوء عدد من الجنوبيين الى دول الجوار فتدفقت عليهم المساعدات المالية والأسلحة لمواجهة النظام العسكري ، انتهجت الدراسة المنهج التاريخي الوصفي التحليلي من النتائج التي توصلت لها الدراسة ، مصادرة الحريات والاعتقالات ولدت الغبن تجاه النظام ، المعالجة العسكرية لمشكلة الجنوب أدت الى اندلاع الحرب الأهلية في السودان ،اعتماد الاقتصاد على القروض أدى الى ضعف و وربطه بالاستعمار والأحلاف.

#### **ABSTRACT:**

The lieutenant general Abode's regime eliminated the democratic freedoms; open the country to the neocolonialism so the anger of people reached a point of danger as a result of violence and arrest. This paper came under the title of "21st October 1964 revolution in Sudan "Analytical Study .It aims at investigating the reasons of the revolution before its eruption. Its significance is in its discussing the military mistaken treatment to the problem of southern Sudan people to emigration and seeking refuge in the neighboring countries, so the financial aids and weapons come to them in a large amount to face the military regime, The study reached these findings: Confiscating the freedoms and arrest leads to anger facing the regime, The military treatmentwith the southern problem leads to erupt the popular war in Sudan. Depending on

the loans weaken the economy andlinking it with colonization and allied countries. The study followed theanalytical descriptive historical method.

#### المقدمة:

اختار البرلمان السوداني السيد اسماعيل الأزهري رئيس الحزب الاتحادي الديمقراطي في منصب أول رئيسللوزراء بناءً على فوزه في انتخابات 3591م إلا أن حكومته لم تستمر أكثر من سبعة شهور بسبب الخلاف مع السيد على الميرغني الذي شكل حزب الشعب فسقطت أول حكومة منتخبة في السودان منح البرلمان حزب الأمة تشكيل الحكومة وتولى السيد عبدالله خليل رئاسة الوزراء وكان ذلك ضربة موجعة للأزهري الذي عمل على معالجة أسباب الخلاف مع الميرغنى الذي اسقط حكومتهما

نما تقارب سياسي بين الميرغني والأزهري أثار قلق عبدالله خليل من استعادة نفوذهما مرة أخرى فخشي عبدالله خليل من سقوط حكومته الأمر الذي دفعه بتسليمها لقائد الجيش الفريق ابراهيم عبود في 71نوفمبر 8591م كإجراء مؤقت لإنقاذ البلاد من المؤامرات السياسية ليعيدها للمدنيين عند الاستقرار السياسي الآ أن السلطة تحولت الى حكم عسكري محض كمم الأفواه وضيق الحريات وسلب الحقوق وفشل في معالجة مشكلة جنوب السودان وتردى الوضع الاقتصادي في البلاد حيث بلغ العجز المالي في ميزانية حكومة الفريق عبود نصف مليون من الجنيهات.

## الفريق عبود وكبار الضباط:

قبل 71نوفمبر 8591م التقى الفريق ابراهيم عبود بكبار ضباط الجيش وضم اللقاء العميد أحمد عبد الوهاب والعقيد حسن بشير نصر ومحمد نصر عثمان ومحمد أحمد عروة والخواضمحمد أحمد و المقدم حسن على كرار وعوض عبد الرحمن.

ناقش اللقاء الطلب الذي تقدم به رئيس الوزراء عبدالله خليل لقائد عام الجيش الفريق ابراهيم عبود طالبا التدخل لاستلام السلطة وتقرر في اللقاء أن يتدخل الجيش في اليوم السابق لاجتماع البرلان لتفادي انهزام الحكومة واختيار حكومة قومية يشارك فيها الجيش ولكن قيادة الجيش قررت أن يكون الحكم بواسطة الجيش ويتحمل المسؤولية كاملة (1) وتسلم الجيش السلطة في 71 نوفمبر 8591م (2)

# أسباب الثورة :

# 1/التضييق وقمع الحريات:

بعد أن تسلم الجيش السلطة برئاسة الفريق ابراهيم عبود معلناً حل الحكومة والبرلمان والأحزاب ومنع التظاهر والتجمع وفرض قانون الطوارئ (3) وتتابع القمع ومصادرة الحريات بإصدار الحكومة العسكرية أوامراً وقرارات بتعطيل النقابات والاتحادات العمالية بل أصدر المجلس الأعلى للقوات المسلحة قانون دفاع السودان رقم 83 لسنة 8591م يسمح هذا القانون للمحاكم العسكرية النظر لبعض الجرائم الموجهة ضد الأمن بل أعطى القانون لوزير الداخلية حق مراقبة الصحف والرسائل البريدية واعلان حظر التجول ومنع المواكب ومنع المواطنين من السفر خارج السودان وتفتيش المنازل والعربات والمباني ومنعت تكوين الأحزاب ومنعت أيضاً العمل لإسقاط الحكومة وفرضت لذلك عقوبة تصل حد الاعدام (4)

بعد استلام عبود السلطة عقد يوم 81 منوفم بر مؤتمراً محذراً الصحافة والصحافيين من أن يتداولوا ما حدث بأنه ثورة أو انقلاب بل يعرف بأنه تصحيحاً وضاع (5) كما حذر وزير الداخلية الصحافة من انتقاد الحكومة وألغيت التنظيمات النقابية والمهنية (6) ولقد ذهب طلاب جامعة الخرطوم حيث كان على رأس قيادتها أحمد البشرى وعبد الوهاب عبد الرحيم بوب (7) في يوم 1959م لتقديم مذكرة الاتحاد الى المجلس الأعلى للقوات المسلحة مطالبا بعودة الجيش الى ثكناته وانهاء الحكم العسكري والعودة الى الحكم الديمقراطي وأعلنت الجامعة أن الاتحاد ينبغي الا يكون سياسيا ولكن معارضة الاتحاد للحكم العسكري استمرت مما أدى لحل الاتحاد في ولكن معارضة الاتحاد المعمل على معارضة الحكم العسكري سرياً (8) ونظراً لذلك فرضت السيطرة على انضباط الطلاب داخل الحرم الجامعي بإعادة سياسة انضباط الطلاب لما قبل قبل قبل قبل قبل 1691م (9)

في 29 نوفمبر 1960م قدمت مذكرة للفريق عبود وبتوقيع ممثلين من حزب الأمة والحزب الوطني الاتحادي والحزب الشيوعي برجوع الجيش الى ثكناته (10) هكذا شكلت الأحزاب السياسية جبهة متحدة معارضة لكل ما يفعله الحكم العسكري ولكنها عجزت عن رفع صوتها بسبب لجم الصحف ومنع الاجتماعات وسيطر الحزب الشيوعي على عدد من النقابات الكبيرة الأمر الذي مكنه من مناوشة الحكم العسكري بين الفينة والأخرى و في يوليو 1961م أرسلت الجبهة الوطنية برقية استنكار لتعذيب أحد المحامين المعتقلين في مدينة الأبيض وطالبوا بتنحي الحكومة وعودة الجيش الى ثكناته ونتيجة لذلك اعتقلت الحكومة جميع قادة الجبهة الوطنية عدا السيدين الصديق المهدي وميغنى حمزة ومن المعتقلين

| الحزب الشيوعي    | الحزب الوطني الاتحادي | حزب الأمة                   |
|------------------|-----------------------|-----------------------------|
| عبد الخالق محجوب | اسما عيل الأزهري      | عبدالله خليل                |
| أحمد سليمان      | مبارك زروق            | عبدالله عبد الرحمن نقد الله |
| ******           | محمد أحمد المرضي      | محمد أحمد المحجوب           |
| *******          | ابراهيم جبريل         | عبدالله ميرغني              |
| *******          | *****                 | أمين التوم                  |

وتم ترحيل هؤلاء المعتقلين الى جوبا بجنوب السودان وبعد قضاء ستة شهور من الاعتقال دخلوا في اضراب عن الطعام و تسرب هذا الخبر وتوترت العلاقة بين الأنصار والحكومة وأثناء الاحتفالات بالمولد النبوي الشريف وفي يوم 21 اغسطس كانت قوات الشرطة مستعدة والأنصار يكبرون ويهللون وإثر انفجار احدى لمبات الإضاءة الكهربائية ألقت الشرطة الرصاص على موقع الأنصار المحتفلين بالمولد بذكرى المولد النبوي الشريف فاستشهد منم 12 شهيداً شيعتهم أمدرمان في موكب مهيب ردد فسه المشيعن المطالبة بالثار (11)

في 2دسمبر 1958م أوقفت الحكومة العسكرية جريدة الطليعة وهي الجريدة النقابية الوحيدة وإثر ذلك أرسل الاتحاد العام مذكرة احتجاج الى الفريق عبود في 8ديسمبر 1958م نتيجة لذلك تم القبض على الشفيع أحمد الشيخ سكرتير الاتحاد العام لنقابات العمال وعلى ستة من أعضاء اللجنة التنفيذية وقدموا لمحكمة عسكرية حاكمتهم بالسجن لفترات مختلفة انتقدتها جريدة الأيام في 30يناير 1959م والتي صدر أمر بوقفها فوراً وأدت هذه الأحكام والاعتقالات الى ارسال برقيات الاحتجاج من جانب اتحاد نقابات العمال العالمي الذي كان الشفيع أحمد الشيخ يشغل منصب نائب الرئيس في لجنته التنفيذية وتقدم الاتحاد العام لنقابات العمال العالمي بشكوى الى مكتب العمال بجنيف نيابة عن الاتحاد العام لنقابات عمال السودان محتجاً فيها على حرمان عمال السودان من حقهم في التنظيم النقابي

أرسل عدداً من القادة النقابيين مذكرة الى المجلس الأعلى للقوات المسلحة طالبين السماح للنقابات بمزاولة نشاطها والإفراج عن القادة النقابيين المعتقلين ورفض سكرتير المجلس الأعلى للقوات المسلحة وتم القبض على القادة الموقعين على المذكرة وتم اعتقالهم واحتج عمال السكة حديد في الخرطوم على هذا المسلك وأضرب طلاب جامعة الخرطوم تضامناً مع العمال

في نضالهم ضد الظلم ولرفضهم قانون نقابات العمال لعام 1961م الرامي لإضعاف النشاط النقابي للعمال ولذلك أضرب عمال السكة الحديدية في 17 يونيو 1961م وقبل ذلك طالبوا بإلغاء القانون الجديد للنقابات اضافة الى مطالب أخرى متعلقة بزيادة الأجور ولكن بلا فائدة ولم يكتف المجلس الأعلى بالرفض بل أمر باعتقال عدد كبير من القادة النقابيين ورد أعلى هذا أضرب عمال السكة حديد لمدة أسبوع من 17يونيو الى 24 يونيو 1961م وفي 25 يوليو 1961م أضرب عمال السكة حديد ليوم واحد ومن شم تم حل النقابة وأدى إرهاب النقابات البحلها واعتقال عدد كبير من قادة العمال مما أدى الى إضعاف الحركة النضالية للعمال ضد الحكم العسكري خلال عام كامل وظل الحزب الشيوعي السوداني يقوم بنشاطه المناوي للحكم واستطاع مزاولة نشاطه سراً وناصب السلطة العسكرية العداء ولما أقام مكتب العدل بتنظيم ندوة في أغسطس 1963م لكسب تأييد العمال للسياسة التي مارستها الحكومة لم يرفض أغلب من حضر الندوة السير على تيارها بل أكدوا على رفضهم لقانون نقابات العمال لسنة 1960م (13)

استمرت الجبهة المتحدة في معارضتها للنظام العسكري فكانت توجه رسائل احتجاج ومذكرات الى المجلس العسكري بصورة دائمة لكن بدون جدوى بل كانت مطالبهم في العودة الى حكم مدني وعودة الجيش الى ثكناته لا تجد رداً وكان محمد أحمد المحجوب عنيفا في مقاومة الحكومة كما أعلن موقفه من ذلك قائلاً :إنني لا أود أن القى الله ويدي ملطخة بدماء المسلمين وفي 10يوليو 1961م (11) فجعت الجبهة المتحدة برحيل الإمام الصديق (15) الذي جعل من دارالإمام المهدي مقراً آمناً لاجتماعات الجبهة المتحدة وتولى عنها قيادة المواجهة للنظام العسكري وبرحيله فقدت المعارضة الكثير من فعاليتها حتى أفاقت من الصدمة وواصلت النضال (16) واستمر الحزب الشيوعي يناضل من أجل تكوين حركة وطنية ديمقراطية لتتولى العمل على تأليب الجماهير نحو تنفيذ العصيان المدني ونجح الحزب الشيوعي وهو المسيطر على القوى الجدية في اقناعها بفاعلية الاضراب السياسي وهي القوى التي يعني توقفها عن الانتاج توقف دولاب العمل في كل الدولة والتأثير على الاقتصاد (17)

ظل الطلاب في معارضة النظام والمطالبة بالعودة الى الديمقراطية وفي نوفمبر 1963 م اتخذ الحكم العسكري قراراً يقضي بالحاق جامعة الخرطوم وادارتها الى وزارة التربية والتعليم ووبذلك تم القضاء على الحريات الأكاديمية وعارض الطلاب هذه القرارات وطالبوا برجوع الجيش الى ثكناته وتكوين حكومة مؤقتة من المدنيين لإجراء الانتخابات واطلاق سراح المعتقلين السياسيين وقدم الأساتذة السودانيون استقالاتهم من مناصبهم ولم يرجع الأساتذة

والطلاب الى الجامعة إلا بعد أن أعلن أن كل القرارات الخاصة بالجامعة سوف يعاد النظر فيها وبلغت المعارضة الى الحكم العسكري ذروتها عندما اتحدت الأحزاب السياسية والنقابات العمالية وطلبة الجامعة (18) وفي منتصف عام 1963م عطلت الصحافة بسبب نشرها لأخبار مظاهرات في البرازيل انحاز فيها الجيش للمتظاهرين وأسقطوا الحكومة هناك (19).

أدت ممارسات الحكم العسكري التي انتهجها لاسكات صوت التعبير لاستعادة الحكم المدني الى تولد مشاعر الغبن والظلم التي أدتالى ضرورة مناهضة الاستبداد الذي توفرت أسبابه.

## 2/مسألة جنوب السودان:

أدت الخلافات السياسية لانقلاب نوفمبر1958م الذي كان في أوله تسليما من رئيس الوزراء عبدالله خليل وسرعان ما تصول لحكم عسكري محض بعد انقلاب شنان ومحى الدين . (20)

شعر الجنوبيون بغبن شديد لأن تصفية المؤسسات الديمقراطية صفت وجودهم السياسي وصاروا محرومين من التمثيل في قيادة البلاد العليا (21) والمجلس الأعلى للقوات المسلحة وأيضا حرموا من المشاركة في مجلس الوزراء إِلاَ في حــد ضيــق وحرموامــن التمثيــل في النيابــة فضــلاً عــلي أن الانقــلاب وضــع حــداً لمستروع دستور البلاد الدائم وقفل الباب أمام تحقيق الوعد الذي قطعته القوى السياسية للأحزاب الجنوبية ببحث مطلب اقامة نظام فيدرالي للسودان (22) خاصة وأن الجنوبيين في انتخابات البرلمان السوداني الجديد فاز عدد منهم ينتمي الى حزب الأحرار الجنوبي وآخرين ينتمون الى الأحزاب القائمة وأن عدد مقاعد الجنوب في مجلس النواب 22دائرة وفي مجلس الشيوخ ثمان دوائر وحمل نـواب الجنـوب مطالـب ناخبيهـم اللذيـن هدفـوا الى تحقيقهـا متضامنـين بالحـزب الاتحادي الوطني صاحب الأغلبية وأن زعيم هذا الحزب ورئيس الوزارة تعهد في بيانه الانتخابي أن يـترك الجنوب يدير شوونه بنفسه (23) وعقب قرار حل البرلمان سافر النواب والشيوخ الى بلدانهم وقراهم ومن بينهم أبناء الجنوب اللذين استقر بعضهم في مديرياتهم يمارسون ألواناً من النشاط السياسي وبحث مشكلة جنوب السودان وفضل البعض نشاطه خارج البلاد فهاجروا الى الــدول المتاخمــة لجنــوب الســودان فانضمــوا الى حركــة الانفصــال (24)

استخدم الحكم العسكري القوة والتعتيم الإعلامي في معالجة قضية جنوب السودان مما أدى لاستفحال المشكلة وتدخل الدول الأجنبية ولجوء أعداد كبيرة من الجنوبيين الى دول الجوار (25)التيلاتؤيد قيام تيارات وطنية وحكومات تقضي على الاستعمار الذي كان مسيطراً على هذه الدول فبدأت تستجيب

بمدهم بالمال والسلاح والخبرات وتشجع هجرة أعداد كبيرة منهم اليها حتى بلغ عدد اللذين هاجروا من جنوب السودان أكثر من ثلاثين الف مواطن انضمــوا الى صفــوف الانفصالبــن وقوبــت شــوكتهم وكــون الانفصالبــن تنظيمــاً سياسياً في جوهره دينياً في مظهره فأعلنوا عن قيام اتحاد للمسيحيينبزعامة قادة الانفصال من أبناء جنوب السودان وظهر الاتحاد كمنظمة سياسية باسم ساخنو وانتقل بنشاطه الى داخل المديريات الجنوبية الثلاث وواجهت الحكومة السودانية هذا الموقف بالشدة والبطش فاستعملت كل الأساليب لمحاربة هذه المنظمـة وتحـدد القتـال بـين الطرفـين فقتـل عـدد كبـير مـن القتـلي وفـرَ عـدد منهم الى الدول المجاورة وآخرون دخلوا الغابات فانهال عليهم السلاح والعتاد وقام المسشرون الأجانب في المديريات الحنوبية بدور كبير في هذه الفتنة (26) لذلك قامت الحكومة العسكرية بطرد القساوسة والمبشرين من الجنوب(27)وصفت فترة الفريق عبود بأنها مريرة بالنسبة للتعليم في الجنوب وذلك بإغلاق أغلبية المدارس وهروب كثير من المدرسين الى خارج الوطن بسبب القهر والتمرد الـذى تعـرض لـه مجتمـع جنـوب السـودان واعـلان الحكومـة العسـكرية أنهـا ستنفذ سياسة التعريب والأسلمه وكتابة اللغات المحلية بالحرف العربى كبداية لتعليم اللغة العربية (28) لم يؤثر القهر العسكري على الجنوب وحده بل ولد معارضة ومقاومة ودفع القادة السياسيين الشماليين للمجاهرة برفضهم للقمع الـذى كان يمارسـه الجيـش في الجنـوب (29)

ً أخفقت حكومة الفريق عبود في معالجة مشكلة الجنوب السياسية والتي عقدتها الحلول العسكرية الخاطئة

تنامــت المقاومــة والمعارضــة في أوســاط السياســيين شــمالين وجنوبيــين رافضــين للدورالعســكري في حـل القضيـة التـي صـارت واحـدة مـن الأسـباب التـي فجــرت ثــورة أكتوبــر 1964م

# 3/الوضع الاقتصادي وتدهوره:

إن أول ما فعله المجلس العسكري لحكومة عبود قبوله المعونة الأمريكية التي رفضها برلمان حكومة عبدالله خليل (30) بل سارع الى قبولها بشروطها القديمة (31) ونظر النظام العسكري في اتفاقية المعونة الأمريكية بشروطها في نهاية نوفمبر على أساس أن المعونة الأمريكية ستساعد على اقامة وانشاء المشروعات التي لا يمكن أن تنفذ من الموارد الذاتية نظراً لموقف البلاد المالي (32) وقع المجلس العسكري لحكومة الفريق عبودعلى اتفاقية مياه النيل مع مصر وبموجبها كانت حصة السودان 5,18 مليار متر مكعب اضافة الى مبلغ 15مليون جنيه تعويضاً عن غرق الأراضي جنوب السدالعالي وظهر أن

تكلفة إعادة توطين 50 ألف شخص من أهالي حلفا وخشم القربة تبلغ حوالي 60 مليون جنيه (33) وإن اتفاقية مياه النيل التي شيد بموجبها السد العالي الذي نقل مصر الى مجتمع أقرب للصناعي وأن المشاريع التي أنشئت تبعا لذلك كانت صوراً للفوضى الاقتصادية وسوء التخطيط وأن المشاريع الأخرى التي أقيمت في تلك الفترة كمصانع التعليب ومصنع الكرتون لازم قيامها فساد وإفساد (34)

رغم عزلة النظام العسكري استطاع أن يحقق بعض اللبنات الأساسية في مجال الطرق والصناعة والتوسع في المشاريع الزراعية وفي التعليم العام (35) وأُقام مصانع للكماليات كالحلوى والعطور والبيرة بل استورد لها المادة الخام (36)

في 1958م انخفضت انتاجية القطن وأصبحت أكثر انخفاضاً في عامي 1956 1964م وبلغ رصيد البلاد من العملات الأجنبية حده الأدنى مثله في ذلك مثل الصادرات (37)

باعت الحكومة العسكرية محاصيل القطن المجمدة من أعوام 1956-1957م 1958م المحمدة من أعوام 1956م 1957م 1958م هذا فإن الخزينة كانت سائبة فتكونت لجنة دستورية لمعالجة هذه المشكلة لكن إن نتائجها لم تنشر وتلاشت اللجنة ولم تبقي أي أثر (38) وظهر عجز الميزانية مع كساد القطن وبواره في انجلترا (99)

انتهـج النظام العسكري سياسـة ماليـة قامـت عـلى الاقـتراض مـن الـدول الغربيـة الاسـتعمارية كقروضها مـن ألمانيا الغربيـة لإنشاء سكر الجنيـد ومـشروع التنقيب عـن الحديدبقـروض مـن البنـك الـدولي لمـشروع امتـداد المناقـل وقـرض مـن انجلـترا للنقـل الجويواقـترض أيضـا مـن الاتحـاد السـوفيتي وايطاليـا وهولنـدا (٥٠)

تكونت لجنة دولية لتشرف على رؤوس الأموال الأجنبية الاستعمارية في السودان تحت اشراف البنك الدولي بموافقة المانيا الغربية وأمريكا وإيطاليا وانجلترا وبهذا جعلتحكومة الفريق عبود سياستها الاقتصادية مرتبطة بسياسة الاستعمار الجديد المتدثر في ثوب اقتصادي لم يسهم في الصناعات السودانية ولا في بناء مجتمع الوفرة والاكتفاء الذاتي (41) وفي 1962م افتتح المعرض الصناعي المناعي اليوغسلافي والمعرض الصناعي الألماني وتم الاتفاق التجاري بين النظام العسكري وأفريقيا الوسطى وكذلك بين السودان والدول العربية (42) واقترض النظام العسكري من دول الكتلة الشرقية الاشتراكية رغم أن قروضه من الاتحاد السوفيتي اكثر من 6% من جملة القروض التي بلغت 130 مليون من

الجنيهات إلا أن أكثر هذه القروض لم تستثمر في الانتاج الصناعي ولذلك تحمل السودان أعباء لا تطاق من ناحية سداد القروض وسداد الفوائد الباهظة والكسرة (43)

لقد نجح الحكم العسكري في سنواته الأولى في تحقيق بعض المكاسب الاقتصادية الأ أن ارتفاع الأسعار وقلة فرص العمل التي أدت الى انتشار العطالة و أصبحت سياسته الاقتصادية غير مقبولة لدى السودانيين وكذلك سياسته في مسألة الجنوب وتعاطيه معها والتي أدت الى تفاقم الوضع وتنامي المد المعارض لسياسات الحكم العسكري فضلا عن تضييقه للحريات وحرية الصحافة والتعبير وايقاف الصحف واعتقالات القادة والساسة الأمر الذي جعل هذه الأسباب والعوامل تولد الغبن والشعور بالظلم بل فجرت الرغبة في العودة الى الديمقراطية والحياة البرلمانية فتكونت الجبهات والاتحادات والنقابات والعمال والمزارعين والمرأة والطلب مشعلين فتيل الشورة الشعبية الأولى في السودان الذياسقط النظام العسكري في 21 أكتوبر 1964م.

#### الخاتمة:

أدت الخلافات الحزبية الى تسليم السلطة للجيش في نوفمبر 1958م و ردها للمدنيين حال التئام الخلاف السياسي والتجاذب بين الأحزاب ولكنه امتنع عن ردها الأمر الذي أدخل البلاد في نظام استبدادي يمارس التسلط والعنف الذي أدى الى شرخ وحدة السودان شماله وجنوبه وعمق روح الانفصال وأضعف الاقتصاد.

## النتائج:

- تنامي المعارضة ضد النظام العسكري
- نمو التنظيمات والنقايات والاتحادات
- تعميق المشكلة بين الشمال والجنوب

#### التوصيات:

- التكريس لوحدة الصف الوطني
- ابتداع آلیات جدیدة ترسخ لقیم الدیمقراطیة والعدالة
- العمل على بناء اجتماعي وسياسي يمثل حائط الصد للحكم
   العسكري
  - تنمية الوعى بضرورة التمسك بالحقوق والواجبات
    - تنمية الوعى بالحكم الرشيد.

### المصادر والمراجع:

- (1) Abdel Rahim: Muddathir, Imperialism & Nationalism in the Sudan, Astudy in constitutional & political development 18991956- p220
- (2)ظاهــر جاســم محمــد: تطــور الحيــاة السياســية في الســودان ،القاهــرة (بــدون تاريــخ) ص218.
- (3) أمين التوم : ذكريات ومواقف في طريق الحركة الوطنية ، 1914–1969م ط1، دار جامعة الخرطوم للنشر 1987م ص157.
- (4)عبد الفتاح محمد علي البصير: الدور السياسي للزعيم الأزهري ، الدار العربية للنشر والتوزيع ، ط1 ، القاهرة 2006م ص208.
  - (5)أمين التوم: مرجع سابق ص157.
- (6)محمــد عمــر بشــير :تاريــخ الحركــة الوطنيــة في الســودان 1900-1969م ترجمــة هنــري ريــاض مراجعــة نــور الديــن ســاتي ،دار الجيــل (بــدون تاريــخ) ص268 268م.
- (7)مـوسى عبداللـه حامـد: صـدى السـنين أيـام الجامعـة ، الكتـاب الأول منشـورات الخرطـوم عاصمـة للثقافـة العربيـة 2005م ، 35.
- (8)محمد موسى جبارة :آن لنا أن نحلم ، أطروحة بالعودة لملكة مروي ،مركز الدراسات السودانية (بدون تاريخ) ص72.
- (9)IBRAHIM, ZEIN A: AHUNDRED YEARS OF KHARTOUM 19022002-THEMAKING OF UNIVERSITY .P102.
  - (10)محمد عمر بشير: تاريخ الحركة الوطنية في السودان،مرجع سابق ص272.
- (11) المعتصم أحمد الحاج: لمات من تاريخ السودان في عهد الحم الوطني ص 27-28.
- (12)محمــد عمــر بشــير ، تاريــخ الحركــة الوطنيــة في الســودان مرجــع ســابق ص 272-273.
  - (13)نفس المرجع ص273-374.
- (14)عبد الرؤوف بابكر السيد: السودان الثورة من النفق الى الأفق ،طرابلس، الجماهيرية العربية الليبية ،المنشأة العامة للنشر والتوزيع ،ط1 1986م ص118-119.
- (15)غراهام .ف .توماس :موت حلم ،ترجمة عمران أبو حلة ،ط1 ،دار الفرجاني،طرابلس 1994م ص101.
  - (16) المعتصم أحمد الحاج: مرجع سابق ،ص38.
    - (17)محمد موسى جبارة ص73.

- (18) المعتصم أحمد الحاج: مرجع سابق ص28-29.
- (19)عبدالرحمــن مختــار :خريــف الفــرح أسرار الســودان 1950-1970م ،دار الطباعــة الأفريقيــة ،الخرطــوم (بــدون تاريــخ) ص164.
- (20) الصادق المهدي: الوفاق والفراق بين الأمة والجبهة في السودان 1958 (20) الصادق المهدي : الوفاق والفراق بين الأمة (بدون تاريخ) ص23.
  - (21)عبد الرحمن مختار :مرجع سابق،ص164.
    - (22)الصادق المهدى: ،مرجع سابق ص23.
- (23)محمد المعتصم : جنوب السودان في مائة عام مطبعة نهضة مصر بالفجالة، ط2،مصر 1972م، ص131.
  - (24)نفس المصدر ،ص145.
  - (25) المعتصم أحمد الحاج :مرجع سابق ص28-29.
  - (26)محمد المعتصم: مرجع سابق ،ص146-147.
- (27)محمد عمر بشير :التعليم والوحدة الوطنية 2005م ،الناشر جامعة أدرمان الأهلية ، مركز محمد عمر بشير للدراسات السودانية ،ص16.
  - (28)محمد المعتصم :مرجع سابق .ص 149.
- (29)عصام الدين ميرغني :الجيش السوداني والسياسة دراسة تحليلية للانقلابات العسكرية ومقاومة الأنظمة الدكتاتورية في السودان ،ط1،الناشر افرونجي للتصميم والطباعة ، 2002م القاهرة ص47.
  - (30)على عبد الرحمن الأمين :الديمقراطية والاشتراكية ص89.
- (31)هنري رياض:موجز تاريخ السلطة التشريعية في السودان ،دار الثقافة بيروت ،بدو تاريخ ،ص87.
  - (32)عبد الرؤوف بابكر السيد: مرجع سابق ،ص116.
- (33)محمد أحمد المحجوب :الديمقراطية في الميزان ،منشورات الخرطوم عاصمة للثقافة 2005م ص 168.
- (34)عثمان سيدأُحمد اسماعيل: نظرة في تاريخنا المعاصر 1956-1969م، قسم التأليف والنشر جامعة الخرطوم، ص16.
  - (35)ھنرى رياض :مرجع سابق،ص 87.
- (36)أحمـد حمـروش :مـصر والسـودان كفـاح مشـترك ،دار الهـلال (بـدون تاريـخ) ص 102.
  - (37)محمد عمر بشير: تاريخ الحركة الوطنية السودانية ،مرجع سابق ص275.
- (38)غراهامف.توماس:السـودان مــوت حلــم ،ترجمــة أبوحجلــة ،ط1،دار الفرجانــي ،ليبيــا طرابلــس 1994م: ص98.

- (39)مجلة الوسيلة: العدد الثالث ، يناير 2009م.
  - (40)هنري رياض :مرجع سابق ،ص 88.
- (41)أحمد حمروش :مرجع سابق ،ص 110-112.
- (42) أحمد حسن مطر :السودان وأصدقاؤه ،(بدون تاريخ) ص 13.
  - (43)هنري رياض :مرجع سابق ص88.

# ملامح من الحياة الاجتماعية والثقافية لمدينة سواكن (سيرة السيد ابراهيم محمد حمو أنموذجاً ) 1886 - 1960م

قسم التاريخ - كلية الآداب- جامعة البحر الاحمر

د. بدوي الطاهر أحمد بدوي

#### مستخلص:

كانت سواكن ميناء السودان الاول واهم مدينة تجارية على سواحل البحر الاحمر. ازدهرت هذه المدينة تجارياً بعد ضمها لحكم مصر منذ العام 5691 حيث تشكل مجتمعاً متعدد الاعراق والثقافات نتيجة للهجرات التي وفدت اليها. بتتبع سيرة حياة السيد ابراهيم حمو تتضح لنا معالم هذا المجتمع ثقافياً واجتماعياً. تهدف هذه الدراسة لتسليط الضوء على الحياة الاجتماعية لمدينة سواكن وتوضيح مدي تاثير هذا المجتمع المتعدد الاعراق على الحياة الثقافية والاجتماعية بسواكن ومنطقة البحر الاحمر. كما تتلخص اهمية هذه الدراسة في دراسة حياة شخصية بارزة من مجتمع سواكن وتوضيح مدي اسهام هذا الرجل في الحياة الثقافية وفي تاسيس العمل الاداري بالسودان واستعراض شكل الحياة التي كانت تعيشها منطقة البحر الاحمر خاصة مدينة سواكن . اتبع الباحث منهج البحث التاريخي السردي التحليلي . من النتائج التي توصلت لها هذه الدراسة ان سواكن لعبت دوراً هاماً في حركة التنوير ونقل السودان للحداثة والانفتاح على محيطها الاسلامي العربي.

اتضح من تتبع الدراسة ان الحياة الثقافية بسواكن كانت ثرة وذلك لتعدد الثقافات لاختلاف الاعراق فيها، كما اتضح ان السيد ابراهيم حمو يعتبر من رواد الفكر والثقافة والادارة بالسودان. هذا ماتوصلت له هذه الدراسة المختصرة التي تناولت بعض الجوانب من سيرة السيد ابراهيم حمو.

- كلمات مفتاحية: ملامح - ابراهيم حمو - الشخصية السواكنية - كلمات مفتاحية: ملامح - البراهيم حمو - الشخصية التلغراف الانجليزية - الغرفة الادبية - قصر الزعفران. Abstract:

Suakin city used to be both, the main port and the most important city on the Red Sea coast. It commercially flourished after it had been annexed to Egypt in 1865. Its population consisted of different emigrating ethnics with different cultural background. Having studied Mr "Ibrahim Hamo" biography has showed the

researcher the social and cultural a spects of its community. This study aims to shed hight on the social life of community of Suakin city and make clear how that multi ethnic community had impacts on the both, social and cultural life of Sukin and the area around. Having studied both, the life of the prominent figure from Suakin community and how he participated in cultural life as well as establishing the administrative work in the Sudan and problems of life characterized Red Sea area particularly Suakin city would prove how significance this study is. The researcher has used the historical, descriptive and analytical method. Among the findings the researcher has concluded that Suakin played an important role in enlightenment and transformed the Sudan to the modernism and got it to open its doors to the neighboring Arab and Islamic nations. The study has made clear that the cultural life in Suakin was rich due to the multi-cultural and multi ethnic community. It also made clear that Mr "Ibrahim Hamo" was a cultural, intellectual and administrative pioneer in the Sudan. The above mentioned are what this short study dealt with some aspects of Mr "Ibrahim Hamo" biography has concluded.

**Keywords:** Aspects - Ibrahim Hamo - Suakiner characteristics - Diar Bakr- British Telegraph co- Art room - Alzafran palace-

#### مقدمة:

كانت سواكن حتى مطلع القرن العشريان عروس الموانيء البحرية في السودان وبمنطقة حوض البحر الاحمار، سكنها الكثير من التجار ورجال الاعمال الذيان وفدوا اليها من البلاد العربية والهند وبعض اجزاء من بلاد فارس، ارتبطت سواكن بطرق تجارية تربطها باجزاء السودان الداخلية الي شمال السودان ووسطه فكان طريق الي بربر وآخر للبطانة والي شندي والمتمة، شمال السودان ووسطه فكان طريق الي بربر وآخر للبطانة والي شندي والمتمة، لم تكن سواكن منعزلة عن مايجري من احداث بداخل القطر السوداني<sup>(1)</sup>. كانت سواكن حافلة برجال العلم والادب في اوائل القرن العشريان وكان بها علماء مثل الشيخ ماضي ابوالعزائم والشيخ محمد البشير الفضل وغيرهم (2) ولعل دراسة السيرة الاتية للسيد ابراهيم محمد حمو تعطينا مثالاً معراً عن الحياة الاجتماعية والثقافية بمنطقة البحرالاحمر عموماً ويمدينة

سواكن خصوصاً، وعن مكونات الشخصية السواكنية بصورة عامة فهي نتاج تلاقح ثقافي وتمازج لامشاج من الامم التي قطنت مدينة سواكن في ذلك التاريخ منتصف القرن التاسع عشر والي منتصف القرن العشرين الميلادي. المهدف من إختبار الموضوع:

تسليط الضوء علي الحياة الاجتماعية والثقافية لمجتمع متعدد الاعراق والثقافات تكون بمدينة سواكن التجارية واثر هذا المجتمع علي الافراد وتكون مخزونهم الثقافي واثر هذا المجتمع علي الحياة الثقافية بالسودان اجمع.

## أهمية الموضوع:

يستمد الموضوع اهميته بدراسة شخصية تاريخية من مجتمع البحر الاحمر اسست الكثير من المرافق الحيوية بمنطقة البحرالاحمر واسهمت اسهاماً كبيراً بالحياة الثقافية وانفتاح المجتمع علي العالم الخارجي وتبيان دور هذه الشخصية الرائدة في مجتمع منطقة البحر الاحمر.

تتناول الورقة بعض المحاور من حياة السيد ابراهيم محمد حمو.

- (أ) نشأة السيد ابراهيم محمد حمو.
- (ب) دوره في انشاء المكتبة والندوة الادبية بسواكن.
  - (ج) مواقف تاريخية للسيد ابراهيم حمو.
  - ( د) دوره في اقامة منشأءات خدمية ببورتسودان.
    - ( ه) دوره في الحياة السياسية.

# نشأة السيد ابراهيم محمد حمو 1886 – 1960م:

ولد ابراهيم محمد حمو بمدينة كسلا في العام 6881م حيث كان والده مستقراً بكسلا بعد تقاعده عن العمل العسكري بالجيش العثماني حيث تقاعد برتبة الصاغ Major اى الرائد وكان قد دخل الي الاراضي السودانية في العام 0781م وتعود اصوله الي آسيا الصغري (تركيا) من منطقة ديار بكر<sup>(3)</sup>. كانت سواكن مرتع الصبا والنشأة لابراهيم حيث انتقلت لها اسرة والده من كسلا وبها تلقى تعليمه وتأثر بمجتمعها المتعدد الثقافات والاعراق.

والدة ابراهيم حموهي السيدة مبروكة ابراهيم البيرقدار، ايضاكان والدها ضابطاً بالجيش العثماني بالسودان، استقرت اسرة البيرقدار بمدينة بربر وهم كذلك من اصول كردية (4) التحق ابراهيم حمو مثل اقرانه بذلك الزمان بالكتاب أو الخلوة مثلما يطلق عليه بالسودان لتعلم القرآن الكريم واللغة العربية. ومن زملائه بالخلوة السيد الشريف علي الميرغني، درس بخلوة الموسي علي يد الشيخ أحمد الصافي الفقيه المتبحر في الفقه الشافعي (5). ثم التحق بالمدرسة الاميرية بسواكن التي افتتحت بالعام 2981م وكان التحاقه بها

في العام 5981م حيث شكل مع اقرانه اول دفعة بتلك المدرسة كانوا بعدد اربعة وعشرين تلميذاً، جلست هذه الدفعة لامتحان الشهادة الابتدائية بالقاهرة في العام 9981م حيث سافروا بالباخرة الخديوية للسويس ومنها براً الي القاهرة يرافقهم اساتذتهم، وبعد الامتحان تخلف ابراهيم بالقاهرة ليدرس اللغتين التركية والفرنسية (6). ومن الاساتذة الذين درسوا ابراهيم بمدرسة سواكن الاميرية الشيخ محمد ماضي ابوالعزائم والاستاذ محمد حلمي المصري والاستاذ مصطفي بك السيد ناظر المدرسة والاستاذ عبد الله العربي ومن السودانيين الاستاذ محمد مجذوب جلال الدين المجذوب والشيخ محمد بشير القضل والاستاذ احمد عثمان القاضي والاستاذ عبدالقادر اوكير القاضي والشيخ حسن عمر الازهري (7).

بعد اجتياز ابراهيم حمو لامتصان الشهادة الابتدائية وقضاء فترة بالقاهرة عاد لسواكن لا ليمارس التجارة كمعظم اهلها بل ليلتصق بوظيفة بشركة التلغراف الانجليزية التي كانت تسمي شركة تلغراف الشرق Eastern لم يكن العمل الوظيفي متاصاً لابناء السودان بتلك الفترة فعلي قلة الفرص بسواكن كانت بعض القنصليات الاجنبية والبنوك مثل بنك باركليز والبنك الايطالي وغيره تحضر موظفيها من خارج السودان من سوريا ولبنان وفلسطين ومصر ولكن القدر اتاح لابراهيم حمو وزملائه العمل بشركة التلغراف.

لعل تمكن السيد ابراهيم محمد حمو من اجادة اللغات الاجنبية كالانجليزية والفرنسية وكذلك العربية مع معرفة مقدرة باللغتين التركية والفارسية مع حبه للاطلاع جعل فرصة التحاقه بعمل وظيفي مرموق متاحاً. كانت سواكن تتمتع بخدملت بريدية ممتازة مع مصر واليمن واريتريا وكان وكلاء البواخر بسواكن لهم مكاتب تهتم بجلب الكتب والصحف لسواكن كان السيد محمد بك الشناوي وكيل الخطوط الخديوية البحرية والسيد ابراهيم بك فهمي له خط بحري مع مصر فكانت الصحف المصرية مثل الاهرام والمؤيد والمقطم والهلال وغيرها تصل سواكن بانتظام (9).

كان السيد ابراهيم محمد حمو يمتلك مكتبة ضخمة خاصة مما شجعه لاقامة غرفة ادبية للمطالعة ليتيح لابناء سواكن من المتعلمين فرصة الاطلاع ويرجع تاريخ اقامة الغرفة للعام 5091م بعد تردد من المخابرات البريطانية التي اعترضت علي الفكرة ثم سمحت له باقامة الغرفة والندوة الادبية (10)،

كانت الغرفة الادبية تمثل صالوناً ادبياً بمعني الكلمة وهي اول صالون ادبي بالسودان عامة.

كان يـوم النـدوة والغرفـة الادبيـة للمطالعـة والمثاقفـة جمعـاً مـن مثقفـي سـواكن امثـال ابراهيـم رفعـت، ابراهيـم مـرزوق، البشـير الفضـل، احمـد عثمـان القـاضي، عبدالرحمـن الليثـي، ادريـس حـاج الامـين، عـوض راشـد، نـصر عثمـان، عبدالعزيـز عـدوي، الشـيخ سـيد احمـد النيـل، الشـاعر عبداللـه حسـن الكـردي وغيرهـم (11).

من اهتمامات تلك الغرفة الادبية جمع تاريخ، منطقة شرق السودان وانساب القبائل وتراثها، وراي بعض الاداريون البريطانيون عمل الغرفة البحثي عملاً مفيداً لهم لجمع مادة علمية تساعدهم في كتاباتهم عن المنطقة مثل المفتش روبرت والمفتش اسكوت، ولعل ما قاموا بنشره من اوراق بدورية السودان في رسائل ومدونات Sudan Notes and Records عن البجه وتاريخهم وقبائلهم يرجع في مادته الي ماتقوم به هذه الغرفة من جهد علمي. وكانت هناك مطارحات شعرية للشعراء وتحكيم لشعرهم من الشعراء فالغرفة كانت صالوناً ادبياً بمعنى الكلمة (12).

كانت مكتبة السيد ابراهيم محمد حمو بدار السيد عبدالكريم الكابلي بسواكن منطقة القيف حيث كان يسكن السيد ابراهيم محمد حمو ثم نقلها الي مدينة بورتسودان عندما انتقل اليها بالسرايا التي بناها علي شارع البحر وكان يطلق عليها قصر الزعفران وتعرف اليوم بسرايا الميزغني (13)، اورد حفيد السيد ابراهيم حمو البروفيسور احمد علي ابراهيم حمو ان سرايا جده كانت تسمي قصر الزعفران علي اسم قصر الملكة المصرية بالقاهرة، وان الشاعر حسن عمر الازهري الذي كان يعمل معلماً بمدرسة سواكن الاميرية ذكره بقصيدة مدح فيها السيد ابراهيم محمد حمو بمناسبة ميلاد ابنه البكر محمد حاء فيها:

ذكرت حمواً والزمان الذي مضي \* ونحن بذاك الثغر والثغر باسم سلامي لقصر الزعفران الولائم ومذ حله الشهم الجديد محمداً \* فقد حل فيه المكرمات العظائم (14)

كان بتلك المكتبة التي اسسها السيد ابراهيم محمد حمو كتب مرجعية من المجلدات العربية لكتب التراث العربي ودواوين الشعراء وروايات الادب الانجليزي ومجموعات من الصحف الانجليزية خاصة صحيفة التايمز (15). كانت

الندوة الادبية تنتقل مع اعضائها الي مصيفهم بمدينة سنكات بفصل الصيف حيث تقام محاضرات يؤمها جمع من المتعلمين وموظفي الحكومة وهذه المحاضرات تشمل جوانب متعددة في الادب واللغة والتاريخ (16).

#### مواقف تاريخية للسيد ابراهيم محمد حمو:

ذكر المؤرخ ضرار صالح ضرار ان السيد ابراهيم محمد حمو استضاف الامير عوض الكريم كافوت من امراء المهدية عندما قدم لسواكن في العام 1905م متخفياً يريد العبور للاراضي المقدسة لاداء فريضة الحج وساعده لركوب السفينة واخفي امره من الشرطة، وفعل نفس الشيء عند عودة الامير عوض الكريم ولم يخبر قومندان شرطة سواكن محمد احمد بك بذلك عندما عاتبه على فعله بل ادعى ان الامير عاد عن طريق مصر.

## منجزات السيد ابراهيم محمد حمو ببورتسودان:

تم إغلق مكتب شركة التلغراف الشرقي في سواكن بالعام 1902م فسافر السيد ابراهيم لبورتسودان ليستقر فيها حيث اشتري داره من السيدة علوية الميغنية بالقرب من مكاتب شركة التلغراف الشرقية (17)، في بورتسودان كان للسيد ابراهيم محمد حمو نشاطاً بارزاً من انجازاته تثبيت حق ورثة الموظف المتوفي بشركة التلغراف الانجليزية في مال المعاش عن والدهم وكان الشركة تجد صعوبة في التعامل مع المسلمين فقام بالتباحث مع السكرتير القضائي الانجليزي لتثبيت هذا الحق عبر المحاكم الشرعية.

كما تم اختيار السيد ابراهيم محمد حمو قاضياً بالمحكمة القروية بمدينة بورتسودان وذلك لاطلاعه علي القوانين المطبقة بالبلاد مثل قانون العقوبات والقانون الجنائي (18). تأسيس المجلس البلدي لمدينة بورتسودان في العام 1944م تحت قانون الحكومة المحلية للبلديات لسنة 1938م ويتم انتخاب خمسة عشر عضواً ويكمل الباقي لعدد ثلاثة وعشرون عضواً تعييناً من مدير مديرية كسلا التي تتبع لها بورتسودان، تم تعيين السيد ابراهيم محمد حمو رئيساً لمجلس بلدي بورتسودان، ومن انجازاته بفترة توليه المجلس البلدي انشاء الجسر (الكوبري) الرابط بين طرفي المدينة الشرقي والغربي وتم الافتتاح عام 1944م حيث بدأ العمل بالجسر العام 1940م.

قام السيد ابراهيم حمو بافتتاح الكوبري والقي كلمة باللغة الانجليزية (19)، ومن انجازات المجلس البلدي في عهد السيد ابراهيم محمد حمو رصف وافتتاح اطول شارع بقلب مدينة بورتسودان واطلق علي الشارع

اسم الشريفة مريم الميرغنية وهذا الشارع يمتد من البحر الي آخر حي ديم العرب (20). كما قام في العام 1950م بوضع حجر الاساس لدار رعاية الاطفال ببورتسودان لاهميتها في الاهتمام بالطفولة والمواليد ورعايتهم صحياً، ومما قاله السيد ابراهيم في خطابه لحث الناس ليتبرعوا لبناء الدار قوله شعراً:

المحسنون لهم احسانهم \* يوم الاثابة عشرة الامثال وجزاء رب المحسنين يجل عن \* عداً وعن وزن وعن مكيال

ومن اسهامات السيد ابراهيم انه كان عضواً فاعلاً في لجنة انشاء نادي سواكن الثقافي الاجتماعي ببورتسودان ليجتمع فيه شمل السواكنيين بمهجرهم الجديد مدينة بورتسودان، وهذا النادي انشيء بالعام 1929م (21)، وشهد النادي حفلات وداع الاداريين البريطانيين وبعض كبار الموظفين من السودانيين مثل الدكتور الفاضل البشري الذي ودعه الشاعر عبدالله حسن الكردي بقصيدة التدرها بقوله:

افاضل يا نجل الكرام فتي البشري \* وداعاً وان أبقت شمائلك الذكري لعمرك لم ادرى بأى فضيلة \* أصوغ لك الامداح ان رمتها شعرا (22)

كان السيد ابراهيم جموعي صلية ود بالسيد على الميرغني قطب الطريقة الختمية في السودان لأنه كان زميل دراسة لله بسواكن في العام 6491 حضر السيد على لزيارة لزيارة بورتسودان من الخرطوم فأقام بدار السيد ابراهيم (قصر الزعفران) وتم انشاء منصة خشبية بداخل سور المنزل ليشرف منها السيد على على اتباعه المتجمهرين بالميدان امام المنزل (23)، ولازال اثر المنصة موجودة بهذه الدار الى الان، كما كان يوجد بساحة هذه الدار خندق أو ملجأ لينزل سكان الدار والجيران اليه في اوقات الغارات التي تشنها طائرات الالمان ايام الحرب العالمية الثانية.ومن اهتمامات الغرفة الادبية بدار السيد بورتسودان) من اطباء وقضاة وغيرهم للقراءة بالمكتبة والاستماع للمحاضرات بورتسودان) من اطباء وقضاة وغيرهم للقراءة بالمكتبة والاستماع للمحاضرات والتداول بالشأن العام ومنه السياسة كانوا يهتمون باخبار الثورة العربية في الحجاز بل ان بعض اعضاء منتدي ابراهيم حمو سافروا الى الحجاز للعمل في خدمة الشريف حسين قائد الثورة بالحجاز واسندت لهم وزارات بحكومة الحجاز امثال السيد محمد سعيد باجبير والسيد باعمير بازرعة والسيد عبد ربه عارف ولكنهم ضاقوا بالوضع السياسي بالحجاز فعادوا لبورتسودان (14.2).

كما قام السيد ابراهيم محمد حمو باقامة صندوق خيري لدعم عائلات ثوار ثورة 4291م السودانية مما اثار حفيظة المستعمر واراد مفتش بورتسودان الانجليزي تفتيش داره فتصدي له مدير شركة التلغراف الانجليزية المستر ووتر فيلد Waterfield بقوله ان ذلك يسيء بسمعة الشركة والعاملين فيها (25). ومن جلائل اعمال السيد ابراهيم محمد حمو اقامة المدرسة الاهلية ببورتسودان حيث شارك مع زملائه من اعضاء نادي سواكن امثال الاستاذ حسين ملاسي والاستاذ عبدالقادر اوكير وحامد احمد حمداي وخضر سعد وخليفة عباس العبيد وعمر باشري في نادي الخريجيين ببورتسودان وتم اقناع الادارة البريطانية بالتصديق للمدرسة واقيمت اسواق خيرية لدعم المدرسة حتي تكلل مسعاهم باقامة صرح المدرسة التي اوكلت ادارتها للاستاذ محمد احمد سليمان الذي استقال من عمله بالمعارف ليدير المدرسة (26).

كما ساهم باقامة اول فرقة مسرحية ببورتسودان في العام 1691م، ورغم قلة اعداد المتعلمين في ذلك التاريخ الا ان الفرقة قدمت مسرحيات علي مسارح اندية الخريجيين ونادي سواكن من الادب العالمي والعربي مثل مجنون ليلى، قمبيز، صلاح الدين الايوبى، عطيل، هاملت...الخ(27).

كما اسهم في حفظ تاريخ شرق السودان وإفادة كل من كتب عنه سواء من البريطانيين أو المؤرخ البجاوي محمد صالح ضرار، انتقال السيد ابراهيم محمد حمو في الخمسينيات الي مدينة عطبرة فترة من الزمن ليقيم مع ابنه علي ابراهيم الذي كان يعمل بمصلحة السكة الحديد بعطبرة وهناك كان ايضاً يقيم ندوته الادبية ويجمع المثقفين اعيان المدينة حوله وبعد ذلك نقال ابنه علي الي الخرطوم ليعمل مديراً لادارة المرطبات والفنادق التي تتبع لمصلحة السكة الحديد Controller Hotels Catering Services عيد الادارة خلفاً للسيد رادفورد واقام بمنازل السكة الحديد بالخرطوم بالقرب من محطة السكة الحديد فانتقال السيد ابراهيم ليقيم مع ولده بالخرطوم وكانت دار ابنه ملتقى لابناء الشرق وسواكن تحديداً بالخرطوم.

من اصدقاء السيد ابراهيم حمو والذين يشهدون صالونه الادبي محمد صالح الشنقيطي وعبدالله البنا ومستر هيللسون ومستر اسكوت ومستر روبرت ومستر ريتشارد هيل وهولاء البريطانيون كتبوا عن السودان كتبا استفادوا مما اعطاهم اياه من معلومات عن تاريخ السودان وتكويناته القبلية وثقافة شعبه وعاداتهم ... الخ.

تـوفي السـيد ابراهيـم محمـد حمـو في اليـوم 82 / 6 / 6910م بالخرطـوم بـدار ابنـه عـلي بمنـازل السـكة الحديديـة جـوار كوبـري الحريـة وجـوار مسـاكن كليـة الطـب للطـلاب وقـبر بمقابـر الملـك فـاروق بالخرطـوم. رثـاه الشـعراء ويقـول الشـاعر حسـن عمـر الازهـرى:

آه من دمع اراه مسيلا \* يوم فارقت الصديق الامثلا حزنت نفسي لنعي مؤسف \* زعزع القلب وادمي المقلا يا رفيق العمر قد فارقتنا \* ففقدنا في الحياة الاملا فالي الجنة والرحمة يا \* من ضربتم في الوفاء المثلا كلنا للموت الا انه \* يأخذ الاخيار منا اولا نشرت القصيدة في صحيفة السودان الجديد في ذلك التاريخ.

#### الخاتمة:

يعتبر السيد ابراهيم محمد حمو من ابكار خريجي مدرسة سواكن الاميرية ومثال معبر عن ثقافة المجتمع السواكني واستنارة ذلك الرعيل الأول بقضايا وطنهم وامتهم الاسلامية وعملهم جاهدون لرفعة شأن بلادهم. كما ان تناول سيرة حياة السيد ابراهيم حمو تعطي القاريء ملمحاً ثرياً عن الحياة الاجتماعية والثقافية لمجتمع متعدد الاعراق والمشارب الثقافية لمجتمع سواكن وكيف اسهم في تنوير المجتمع السوداني ونقله للحداثة.

#### نتائج :

- بعد تتبع سيرة السيد ابراهيم محمد حمو تبين للباحث ان السيد ابراهيم حمو يعتبر من رواد العمل الاداري بالسودان، كما انه سودن وظيفة ادارية بشركة التلغراف الانجليزية.
- اسهم السيد ابراهيم حمو بتاسيس اول صالون ادبي بسواكن وبالسودان كافة من حيث السبق التاريخي.
- كانت للسيد حمو اسهامات بالحياة الاجتماعية والسياسية بقدر ما اتيح له من حرية العمل تحت ادارة الاستعمار البريطاني.

#### توصيات:

- نـوصي باعـداد دراسـات عـن التاريـخ الاجتماعـي للمـدن السـودانية القدره ة
- نـوصي بنـشر بعـض الاوراق العلميـة التـي كتبـت عـن رواد حركـة التنويـر بالسـودان.

## المصادر والمراجع:

- (1)احمــد عــلي ابراهيــم حمــو، مقــال مخطــوط غــير منشــور بعنــوان ابراهيـــم محمــد حمــو(1886 – 1960م).
- (2)محجوب عمر باشري، رواد الفكر السوداني، دار الجيل، بيروت لبنان، الطبعة الاولى 1991م.
- (3)شــوقي حســب اللــه مــلاسي، اوراق ســودانية مشــاهدات وشــهادات، دار عــزة للنــشر الخرطــوم، 2004م.
- (4) محمد صالح ضرار، تاريخ سواكن والبحر الاحمر، الدار السودانية للكتب، الطبعة الثانية 1988م.
- (5)محمــد صالــح ضرار، تاريــخ شرق الســودان ممالــك البجــه قبائلهــا وتاريخهـا، الجــزء 2، مكتبــة ايكــس القاهــرة 1992م.
- (6)عـون الشريـف قاسـم، موسـوعة القبائـل والانسـاب في السـودان واشـهر اسـماء والاعـلام و الاماكـن، الجـزء الثانـي، شركـة افروقـراف، الخرطـوم 1996م.
- (7)جوهـ رجـ لال وسـو، الكـرد في السـودان، نـشر مركـز زاخـو للدراسـات الكردـة، العـراق 2019.
  - (8) سعد منخائيل، شعراء السودان.مكتبة الشريف الاكاديمية \_\_2009
- (9) حسـن عمـر الازهـري، ديـوان الازهـري، جمـع دار الوثائـق، الخرطـوم 2015.
  - (10(10) عبدالله حسن الكردي، ديوان الكردي، دار الوثائق، الخرطوم.

#### الملاحق



#### المصادر والمراجع:

- (1)محجــوب عمــر بــاشري، رواد الفكــر الســوداني، دار الجيــل ، بــيروت، طبعــة 1991م، ص 21.
  - (2)المرجع نفسه، ص 21.
- (3)عـون الشريـف قاسـم، موسـوعة القبائـل والانسـاب السـودانية وأشـهر اسـماء الاعـلام والاماكـن، ج 2، طبعـة الخرطـوم، شركـة افروقـراف 1996م، ص 696.
- (4)جوهـ رأجـ لال وسـو، الكـرد في السـودان، طبعـة 2019م، مركـز زافـو للدراسـات الكردـة، ص 21.
  - (5)محمد صالح ضرار، تاريخ شرق السودان، ج 2، مكتبة ايكس مصر، ص 679.
- (6)محجـوب عمـر بـاشري، مقـال منشـور بجريـدة الثـورة، العـدد 425، بتاريـخ الجمعـة 5 ينايـر 1962م بعنـوان ابراهيـم حمـو.
  - (7)محجوب عمر باشرى، رواد الفكر السوداني، ص 220.
- (8) زملاء السيد ابراهيم حمو بالشركة من ابناء سواكن ابراهيم علي مرزوق، محمد صالح ضرار، ابراهيم رفعت، نصر عثمان نصر، محمد سعيد باجبير، عوض راشد، عبدالعزيز صالح عدوي، حسين بدوي منصور، عثمان ابراهيم حمو. المصدر ورقة اعدها البروفيسور احمد على ابراهيم حمو.
- (9)محمد صالح ضرار، تاريخ سواكن والبحرالاحمر، دار الكتب السودانية، الخرطوم، طبعة 1988م، ص-83 84.
  - (10)محمد صالح ضرار، تاريخ شرق السودان، مكتبة ايكس القاهرة. ص 175.
    - (11)سعد ميخائيل، شعراء السودان، مكتبة الشريف، ص 679.
    - (12)محجوب عمر باشرِي، ابراهيم محمد حمو، مقال بجريدة الثورة 1962م.
      - (13)مقال للبروفيسور أحمد على أبراهيم حمو، ص 6، غير منشور.
        - (14) المصدر نفسه، ص 6.
        - (15)المصدر نفسه، ص 6.
        - (16)المصدر نفسه، ص 7.
    - (17)محجوب عمر باشرى، مقال بصحيفة الصحافة السودانية، العدد 1358.
      - (18) مقال البروفيسور احمد على ابراهيم حمو، ص 9، غير منشور.
        - (19) المصدر نفسه، ص 10.
        - (20)احمد على ابراهيم حمو، مقال عن جده ابراهيم غير منشور.
  - (21) ضرار صالح ضرار، بورتسودان عروس البحر، مكتبة التوبة، 2009م، ص 72.
    - (22) احمد ابراهيم حمو، مقال غير منشور عن جده ابراهيم حمو، ص 12.
- (23)شــوقي حســب اللــه مــلاسي، اوراق ســودانية مشــاهدات وشــهادات، دار عــزة الخرطــوم 2004م، ص 15.
  - (24)محجوب عمر باشرى، رواد الفكر السوداني، ص 22.
  - (25) محمد صالح ضرار، تاريخ شرق السودان، ملرجع سابق، ص 681.
    - (26) محجوب عمر باشري، رواد الفكر السوداني، ص 288.
- (27) خالد المبارك، مجلة التعاون، نوفمتر العدد 35، السنة الثانية، ص 57. عميد معهد الموسيقي والمسرح سابقاً.

# نظا<mark>م العمل الداخلي في مكتبة الخليفة الأموي الحكم الـمُسْتَنْصِر بالله</mark> (950 – 366**هـ**/960 ـ 97**6م**)

باحثة - المملكة العربية السعودية

## أ. أفسراح عسوض نولسي

#### المستخلص:

تهدف هذه الدراسة للتعرف على نظام العمل داخل مكتبة الخليفة الأموي الحكم السمستثنصر بالله (350-366هـ/960 976-م), من حيث وظفّوها، والخدمات التي تقدّمها من إعارة للكتبوترميم ونسخ لها, بالإضافة إلى بعض المساجلات والندوات التي كان يعقدها الخليفة الحكم السمستنصر في مجالسه المقامة بمكتبته, أو في إحدى غرف قصره, وذلك للبحث والمشاورة, ومناقشة العلوم المختلفة, التي كانت سببًا في نيل العلماء حظوة لدى الخليفة. وتكمن أهمية هذه الدراسة في محاولة إلقاء الضوء على ما يتعلق بمكتبة الحكم السمستنصر من وجهة نظر جديدة, وبيان الدور الحضاري للمكتبات, والدعوة إلى إحيائها وتفعيل دورها الحضاري, وقد اتبعت الدراسة المنهج التاريخي الحضاري و الوصفي التحليلي ,بهدف الوصول إلى النتائج المرجوة والتي من أهمها : أن مكتبة الخليفة الحكم المستنصركانت منارة للعلم و العلماء, كما أتاحت العديد من الوظائف بها , وذلك لأن الكتاب كان يمر بعدة مراحل حتى يباع و يقتنى , و هذا دليل على مدى الإهتمام بالكتاب .

الكلمات المفتاحية: الحكم المستنصر, مكتبة, نظام العمل الداخلي, النساخون و الوراقون, المساجلات و الندوات.

#### **Abstract:**

This study aims to identify the work system inside the library of the Umayyad Calipha Al-Hakam Al-MustansirBillah (350-366 AH/960976- AD), in terms of its employees and the services provided by this library such as lending, restoration, and copies of books, in addition to some debates and seminars that the calipha heldAl-Hakam al-Mustansir in the sitting in his library, or in one of his palace rooms, for research and consultation, and to discuss the various sciences, which was a reason for scholars to gain favour with the Calipha. The importance of this study lies in an attempt

to shed light on what is related to Al-Hakam Al-Mustansir library from a new point of view, clarifying the civilized role of libraries, and calling for their revival and activating their civilized role. The library of Calipha Al-Hakam Al-Mustansir was a beacon for science and scholars, as it provided many jobs in it, because the book was going through several stages until it was sold and acquired, and this is evidence of the extent of interest in the book.

**Keywords:** Al-Hakam Al-Mustansir, library, internal work system, copyists and copyists, correspondences and seminars.

#### المقدمة:

أنشئت المكتبة الأموية في قصر الخلافة بقرطبة على يد الخليفة عبد الرحمن الناصر (300 – 350هـ/912-961م), الذي اهتم بالعلم والعلماء وجمع الكتب, شم ازدهرت هذه المكتبة وراجت في عهد ابنه الخليفة الحكم السمُستَنْصِر بالله (350 – 366هـ/960 – 976م), الذي ورث حب العلم من والده, وغرف بشغفه للكتب؛ حتى جمع مالم تتسع له مكتبة القصر, فنقل مابها إلى مكتبة الخاصة التي أنشأها بجوار القصر, لتضم جميع ما امتلكه من كتب ومن العاملين بالمكتبة. وعن نظام العمل الداخلي لهذه المكتبة, التي احتوتها هذه الدراسة, موظفوالمكتبة. ، والخدماتالعامة للمكتبة (إعارة وترميم). ، والنساخونوالور اقون ، و السمساجلاتوالندوات ، والنقلة والناقلون.

#### موظفو المكتبة:

على الرغم من عدم ورود نصوص صريحة تصف مكتبة الخليفة الحمُسْتَنْصِر بما شملته من أقسام وموظفين!لكن يمكن أن نستشف بعضًا من ذلك في نص المقري الذي قال فيهعن الحكم: «جمع بداره الحُذّاق في صناعة النسخ، والمهرة في الضبط والإجادة في التجليد» (1). وقد حوت المكتبة قاعات متعددة، منها ماخُصّ ص للنسخ والمراجعة، وأخرى خُصّصت للتجليد والزخرفة، وما من شك في أنه سيكون بها عدد كبير من الموظفين، ومن أهم موظفي المكتبة المشرف أو الخازن، حيثعمل في هذا المنصب الخليفة الحكم المُستَنْصِر في أثناء ولايته للعهد؛ إذ عهد إليه والده الناصر بالإشراف على العلوم، والعناية لعلم والعلماء (2)، ومن ثمّ فقد جلب العديد من المصنّفات الغريبة في العلوم القديمة والحديثة، ككتاب الأغاني للأصفهاني (3).

كما تولى هذا المنصب الأمير عبد العزيز بن الناصر في أثناء ولاية أخيه الحكم المُسْتَنْصِر، ثم تلاهما في هذا المنصب بُكيّة الخصي، الذي كان

يعمل خازنًا على المكتبة ومشرفًا عليها، ومن خلاله تمكّنتالباحثة من معرفة عدد فهارس المكتبة (4)، وكانت مهمته أن يمدّ المكتبة بكل ماهو جديد من الكتب، وبحافظ عليها، وأن يتابع تحديد فهارسها(٥). وقد نالت مهنة خازن المكتبة احترام الناس؛ لأن هذا المنصب لم يكن يشغله إلا من يكون أهلًا له من العلماء ذوى المعرفة بالكتب، ومن البارزين ذوى المكانة في المجتمع؛ لذلك كان العديد من العلماء يتطلّع إلى شغل هذا المنصب (6). وكان الخازن يُشرف على عدد من الموظفين داخل المكتبة، وتمثّلت مهامه في: رسم السياسة العامة للمكتبة، والعمل على إعداد طرق لتزويدها بالكتب والمؤلفات الحديدة، والتأكيد من إعداد الفهارس ودقتها، وحسن تنظيم المكتبة، والإشراف على حركة العمل والعاملين داخلها (7). واحتوت المكتبة على عدة أقسام، منها التأليف الذي يُعدّ أهم أقسام المكتبة، فهو القسم الذي يروّد المكتبة بالمؤلفات الجديدة في مختلف العلوم، بالإضافة إلى المؤلفات التي صدرت داخل الأندلس وخارجها(8). وقد تولى التأليف داخل الأندلس من علمائها: الزبيدي النصوي (9)، وابن القوطية (10)، وغيرهم كثير. أما التأليف في خارج الأندلس فمنهم: أبوالفرج الأصفهاني، وأبو بكر المالكي، اللذان بعثا بمؤلفاتهما إلى الحكم من المشرق لقاء ألف دينار من الذهـــب<sup>(11)</sup>.

أما الترجمة فهي العماد الثاني الذي قامت عليه الثقافة العربية، كما ذكرت زغريدهونكة ziaghridhunkh، فالترحمة تعدُّ نوعًا من التأليف المشترك، وبها يتم تزويد المكتبة بالمصنّفات الأجنبية، وقد اهتم هذا القسم بنقل الكتب الأجنبية وترجمتها، وعمل بها نخبة من المترجمين الذين يجيدون لغات أخرى - خاصـة اليونانيـة واللاتينية-ومنهـم: نيقـولا الراهـب الـذي بعثهالإمبراطورأرمانـوس إلى الخليفة الناصر، ليترجم له كتابي ديسقوريدسوهيروشيش إلى اللغة العربية، ومنهم أيضًا حسداي بن شروط، الطبيب اليهودي الذي كان مقربًا من الناصر وابنه المُسْتَنْصِر، ومنهم كذلك محمد المعروف بالشجار، وأبو عبد الله الصقلى، الذي كان يتحدث اليونانية، وغيرهم ممن عملوا على نقل العلوم إلى اللغـة العربيـة، خاصـة في مجـال العلـوم الطبيعيـة كالطـب والفلـك(13). وخُصّـص للنسخ قاعات خاصة به، حيث اعتمدت المكتبة على النسخ في إنتاج الكتب؛ لتوفير نسخ متعددة للمكتبة، كما يتيح هذا بيع نسخ أخرى منها في أسواق الوراقين، التي أُوقف بعضها للإنفاق على المعلمين وطلاب العلم، وقد حرص الحكم على أن يجمع المهرة من النساخ في مكتبته، الذين يمتازون بجودة الخط وأمانـة النقـل (14)، وكان منهم: محمـد بـن طرخـان الـوراق، والقـاضي عمـر بن محمد بن إبراهيم المعروف بابن الوفي، الذي تولى ابتياع الكتب للحكم

من البصرة (15)، وقد جعل الحكم له وكلاء في مختلف الأمصار لجلب الكتب من البلدان المختلفة إما بشرائها أو بنسخها (16). وهناك أيضًا قسم التدقيق والمراجعة أو مقابلة الكتب، ومهمته تصحيح الكتب، والتحقِّق من صحة نسخ الكتب الموجودة بالمكتبة ومقابلتها بالأصل، سواء كانت كتبًا مؤلفة أم مترجمة، وقام بذلك العديد من العلماء، منهم: محمد بن يحيى بن عبدالسلام الرباحي (ت853هــ/ 969م)،كان فقيهًا وإمامًا موثوقًا، عمل في مقابلة الكتب ووُسّع له في الجرايــة (17). وعمــل بهــا كذلــك سـعيد بن نــصر بن أبــى الفتــح (593هـــ/ 5001م)، الـذي كان مـن أهـل الدرايـة والعلـم، وتجويـد الكتـبُ والمقابلـة بهـا وتصحيحهـا، ويلجَّأُ إليه فيها ويعارض بها(18). ومنهم أيضًا محمد بن الحسين الفهري، ومحمد بن معمر الجياني، واشترك معهما أبو على القالي في مراجعة أكثر معاجم اللغة، ومنها كتاب العين للخليل بن أحمد وغيرهم (19). وكان بمكتبة الحكم قسم خاص للاختصار، مهمته اختصار الكتب الكسرة ليسهل الاستفادة منها، وممن عمل في هذا القسم: ابنا أبان بن عيسى بن محمد بن عبد الرحمن بن دينار، وكانا من فقهاء قرطبة، انتدبهما الخليفة الحكم إلى اختصار الكتب المسوطة (20). ولاب من المحافظة على هذه الكتب والمؤلفات؛ لذلك وُجد قسم للتجليد والترميم؛ لتجميل الكتب والمحافظة عليها من التلف، فالنساخ عندما بنتهون من عملهم - سواء بالنسخ أو المراجعة - يُسلِّمون المخطوطة إلى المعلمين، الذين يكتبون الحروف الأولى بالحبر الأحمر، أو يزيّنون المخطوطات بالرسم والخطوط وزخرفة جوانبها (21)، وقد راج فن التجليد في الأندلس، حيث توافرت المواد المستخدمة في تلك الصناعة، من جلد وماء مذهب، وألوان وخيوط، وغراء، واشتهرت هذه الصناعة في قرطبة، وكانت مثل ذلك كتب ملك القسطنطينية، التي أهداها إلى الخليفة الناصر، فكتاب ديسقوريدس كان في رق مصبوغ باللون السماوي، وكُتب عليه بالذهب، وبداخل الكتاب مدرجة مصبوغة بالفضة، وعلى الكتاب طابع ذهب وزنه أربعة مثاقيل، على الوجه الواحد منه صورة المسيح، وعلى الوجه الآخر صورة الملك قسطنطين وولده، كما كان الكتاب بداخل درج من فضة نُقش عليه بغطاء من ذهب، وفيه صورة الملك مصنوعة من الزجاج الملون، وكان الدرج بداخل جعبة ملبسة بالديباج (22). وهناك من العلماء من عمل على ترتيب المكتبة وتنظيمها، وفهرسة كتبها، يقول القاضي عياض:إن الفقيه أحمد ابن عبد الملك الإشبيلي كان من الذين أختيروا لترتيب خزانة مكتبة الخليفة الحكم المُسْتَنْصِر، وساعده في ذلك مجموعة من الفتيان، وقد طال عملهم في ذلك حولًا كاملًا؛ لكثرة الكتبووفرتها في خزانة الحكم. ووُجد بالمكتبة فئة أخرى، وهي فئة المناولين، الذين تمثّل

عملهم في إرشاد القُرّاء إلى موضع الكتاب في الرفوف أو إحضاره إليهم (23).

إذًا فقد حوت مكتبة الحكم المستنصر العديد من الكتب، التي أنارت العقول وأتاحت العديد من الوظائف بها، فأصبح هناك من يجمع الكتب، ومن ينسخها، وهناك من يترجمها ويدققها، ومن يُرمّمهاويُجلّدها. وكان الكتاب يمرّ بعدة مراحل حتى يُباع ويُقتنى، وهذا دليل على مدى الاهتمام بالكتاب، ودرجة القوة الاقتصادية التي كانت في عهد الخليفة الحكم المستنصر.

وعلى الرغم من عدم ورود معلومات شاملة عن مكتبة الحكم؛لكن يمكن القول:إنها لم تكن مجرد مكتبة؛ بل كانت مجمعًا مختصًا بالكتب في كافة مجالاته ومراحل إنتاجه؛حيث إنهم عرفوا قيمة الكتاب ومن ثمّ أعطوه مكانته، حتى ارتقى بهم علميًّا وثقافيًّا.

## الخدمات العامة للمكتبة:

أسهمت المكتبات في نشر العلم من خلال خدمة طلابه، فالمكتبات الإسلامية كانت تفتح أبوابها طيلة اليوم لطلاب العلم (24)، وتتيح لهم العديد من الخدمات، التي كانت تدور حول تيسير الاطلاع الداخلي، والإعارة الخارجية للكتب، بالإضافة إلى خدمات النسخ (25). والأصل أن المكتبة تُسهّل الاطلاع على الكتب، وقد وُجد فيها مناول مهمته الأساسية أن يُوصّل الكتب من الخزائن إلى المستفيدين في قاعات المطالعة، التي جُهّزت بالأثاث المناسب للاطلاع، حيث وُجدت الأرائك التي يجلس عليها القراء، كما كانوا يجلسون على الأرض المفروشة بالبسط الحمراء، وامتازت كذلك بالإضاءة الجيدة، وكان المناول يقدم كتابًا واحدًا للقارئ، فإذا انتهى منه أخذه وقدم إليه الآخر (26).

أما عن نظام الإعارة الخارجية، فقد كان لابد من ضمان لها، فإما أن يؤخذ إيصال على المستعير، أو أن يرهن المستعير مايساوي قيمة الكتاب أو مايزيد عن ذلك (27). وتُحدّد مدة لهذه الإعارة كما فعل ابن خلدون في مكتبته بجامع القرويين، التي حدّدها بشهر، ويجب أن يكون المستعير شخصًا موثوقًا به وأمينًا، ولا يُمنح المستعير كتابًا آخر حتى يرد الكتاب الأول. وكان من أخلاقيات الاستعارة: عدم تعريض الكتاب السمستعار للتلف، ولا أن يكتب في بياض فواتحه أو خواتمه في أثناء قراءته، وألا يُعير الكتاب لشخص آخر، ومن حق السمستعير أن ينسخ منه مايحتاجه (28). وقد ذكر المقري أن الحكم «جمع بداره الحذّاق في النسخ، والمهرة في الضبط، والإجادة في التجليد» (29)، وأتاحت المكتبة الاستنساخ داخل المكتبة، حيث كانت مجهّزة بقاعات خاصة للنسخ، يتوافر بها الأقلم والأحبار والورق لمن لا يملك إمكانات النسخ. ولم يتوقف الأمر عند كتابة الكتب ونسخها؛ بل وُجد في المكتبة من يُجلّد الكتب ويُرمّها،

ويزخرفها لتظهر بصورة جيدة (30). ولم تنشأ المكتبة للزينة أو للتباهي، وإنما كانت مكائا للتثقف والبحث والدراسة والاطلاع، وكان النشاط العلمي الذي قدّمه العلماء في هذه المكتبة دليلًا كافيًا على مدى حسن استخدامهم للإمكانات التي وفرتها هذه المكتبة الكتبة العديد من الخدمات، بدءًا من فتح أبوابها لطلاب العلم، وتيسيرها لهم الاطلاع والبحث، والاستفادة من كتبها داخليًا وخارجيًا من خلال إعارتها للكتب لهم. ولتحقق أقصى استفادة ومنفعة لهؤلاء الطلاب، فقد هيأت المكتبة وسهّلت لهم النسخ من تلك الكتب، ووفّرت الأدوات اللازمة لذلك، وخصّصت لهم قاعات لتلك المهمة. كما اهتمت المكتبة بإخراج الكتب المنسوخة بصورة جيدة؛ وبذلك تكون المكتبة عملت كأنها دور للنشر في الوقت الحاضر؛ حيث إنها تعمل على نسخ الكتب وتوفيرها لطلاب العلم ودكاكين الوراقين.

## النسّاخون والورّاقون:

نتيجة لانتشار العلماء؛ فقد زاد الطلب على الكتب، وراجت مهنة النسخ والوراقة، وانتشرت حوانيت الوراقين، التي غالبًا ماكان أصحابها من المهتمين بالعلم والأدب، فاكتسبوا هذه الحرفة إلى جانب الاطلاع والثقافة، وكانت هذه الحوانيت تجذب العلماء والأدباء وطلاب العلم، وكان يدور بينهم بعض النقاشات والمناظرات العلمية؛ مما جعل هذه الحوانيت تمثّل منتديات أدبية أسهمت في نشر العلم، ودفع عجلة حركته. ويبدو أن الورق كان يُباع بسعر رخيص؛ مما ساعد على الإقبال لشراء الكتب (32). وأدّى هذا الرواج والانتشار إلى بروز طائفة الورّاقين، وهم المعنيون بالاستنساخ والتصحيح والتجليد وسائر الأمورالمكتبية (33)، وقد اشتهر ورّاقو الأندلس بالمهارة والحذق في المهنة، وقام بهذا العمل في مكتبة الخليفة الحكم المستشر العديد من الأشخاص. ولعناية المستثر الكبيرة بشؤون العلم، فقد كان له العديد من الورّاقين، الذين جهّز الهم مكانًا خاصًابهم في مكتبته (34)، ومن هؤلاء الورّاقين:

- إسحاق بن محمد بن إسحاق بن منذر: كان وراق الحكم المُسْتَنْصِر في عهد أبيه، وكان من أهل الأدب والفهم (35).
- عباس بن عمرو بن هارون الكناني (592-973هـ/709-989م): من أهل صقلية sqly، قدم إلى الأندلس 633هـ/ 849م، واتصل بالحكم المُسْتَنْصِرفي أثناء ولايته للعهد، وتوسّع له في الورق حتى أصبح من جملة الورّاقين (36).
- ظفر البغدادي: استخدمه الحكم المُسْتَنْصِر، وكان من رؤساء الوراقين المعروفين بالضبط وحسن الخط (37).

أحمد بن سعيد بن مقدس: نسخ للحكم المُسْتَنْصِر كثيرًا وكان نحويًا ولغويًا، ضابطًا للكتب (38).

وللنسخ والوراقة أهمية في ميدان النشاط العلمي، فهما من أهم مصادر الكتب، ولم يكن باستطاعة أي إنسان امتهان هذه المهنة؛إذإن شرطها الأول والأساسيجودة الخط ووضوحه وصحته، ولابد أن يكون من أهل الثقافة والمعرفة، ليفهم ما ينسخه، وأن يتحلّى بالأمانة، وحضورالذهن، وأن يكون منتبهًا متيقظًا، فشرود الذهن قد يتسبّب في إهمال الناسخ لبعض الكلمات دون أن ينتبه إليها. وبعد النسخ يكون هناك من يضبط عمل النسّاخ ويراقبه (قق، وقد قيل: «إن آفة العلم خيانة الوراقين؛ حتى إن بعض العلماء نسخوا ما استطاعوا من كتبهم بأنفسهم؛ حرصًا على سلامة العلم» (40).

وتعد الوراقة والنسخ من المهن المتعبة والمكروهة، وفيها قال الشاعر محمد البكري الأندلسي:

| أوراقها وثمارها الحرمان       | أما الوراقة فهي أنكد حرفة |
|-------------------------------|---------------------------|
| تكسو العراة وجسمها عريان (41) |                           |
| تكسيو العيراة وجسيمها عرييان  | شبهت صاحبها بصاحب إبرةٍ   |

ومن الجدير بالذكر أن عملية النسخ والكتابة لم يختص بها الرجال فقط، ولكن كان للنساء دور فيها، وقد اتصفن بالبراعة وجودة الخطء وكان لذلك أشر في بلوغ بعضهن منزلة عالية لدى الخليفة، فقد كان للحكم المستنصر كاتبة تُدعى (لبنى)، وكانت حاذقة بالكتابة، خطّاطة، أديبة، نحوية، وشاعرة، توفيت 376هـ/ 987ه (عذلك كان لدى والده من قبله الخليفة الناصر كاتبة تُدعى (مزنة)، وهي أديبة حسنة الخط (٤٩). وكان العلم في أوج ازدهاره فترة خلافة الحكم المستنصر؛ وبالتالي ازداد الطلب على الكتب، ولهذا انتشرت حوانيت الوراقين ولمع نجمهم، وأصبحت لهم مكانتهم الخاصة في المجتمع، وغالبًا ماكان هؤلاء الورّاقون علماء أو مثقفين، وأسهموا بدورهم في نشر العلم والثقافة من خلال الكتب التي باعوها، أو حتى من خلال النقاشات التي كانت الوراق؛ إلى المناهم وبين الوافدين على حوانيتهم، ومن كان منهم يتصف بصفات الوراق؛ فإنه يمتهن الوراقة هنال الكتب التي باعوها، أو حتى من خلال النقاشات التي كانت بنورة فقد شارك النساء الرجال في ينال حظوة لدى الخليفة، وكما سبقت الإشارة فقد شارك النساء الرجال في مذه المهنة، وفي ذلك دلالة على الوعى الفكرى الذى كان سائدًا أنذاك.

#### الـمُساجلات والندوات:

كثيرًا ماكان يعقد الخليفة الحكم مجالسه الأدبية والعلمية مع العلماء والأدباء في أماكن عديدة، منها مكتبته التي احتواها قصر الخلافة، وكانت الروح

العامة لهذه المجالس مليئة بالمُساجلات والندوات في مختلف العلوم (44). وفيها يقرأون الكتب، أو يناقشون قضية ما في أمور الدين والتعليم (45). والمساجلات هي: المباراة، والمعارضة، والمفاخرة، أو قول شعر، وكانت المناقشة سجالًا بين المتحدثين: أي مناوية بينهما (46).

أما الندوات فهي جمع ناد، وهو كل مكان يجتمع فيه الناس للبحث والمشاورة في موضوع معين (47). وقد نال العلم والعلماء لدى الخليفة حظوة، ومنحتهم هذه المجالس المكانة العالية والمرموقة، فكانوا يجالسون الخليفة الحكم ويناقشونه في العلوم، ويحصلون على الكثير من الأموال لقاء علمهم هذا (48). وكان جعفر المصحفي وزير الخليفة الحكم ذا علم واسع واطلاع، وقد جمعته بالمستنصر علاقة وطيدة؛ حتى إنه كان يشاركه مجالسه العلمية، كما هو الحال مع أبي على القالي، الذي كان يروي شعر المشرقيينودواوينهم في تلك المجالس، كما كانت العربية والعلوم تُدرّس بها (49). وذكر الحميدي أن الخليفة الحكم المستنصر عندما أمر محمد بن أبي الحسن مع أبي على القالي، وابن سيد، بمقابلة كتاب (العين) للخليل بن أحمد، وقد أحضرت نسخ عديدة لمقابلتها، ومن بين هذه النسخ كانت نسخة القاضي منذر بن نسخة القاضي كانت أشد النسخ خطأ وتبديلًا، فسألهم عما يذكروه من تلك نسخة القاضي كانت أشد النسخ خطأ وتبديلًا، فعجب من ذلك وسأل القالي عنه، فقال مثل قولهم، فاتصل المجلس بالقاضي، فكتب إلى الحكم كتابًا فيه:

| بأفضل ماجزي فهو المجازي        | "جــزى اللــه الخليــل عنــا      |
|--------------------------------|-----------------------------------|
| وعضروطين في ربض الطراز         | وماخطاً الخليل سوى المغيلي        |
| وســـخريًا وهـــزأة كل هـــازي | فصــــار القـــوم زريــــة كل زار |

فلما دخل المقابلون على الحكم قال لهم: أما القاضي فقد هجاكم، فقلنا: يامولانا، نجل مجلسك الكريم عن انتقاص أحدٍ فيه، ولا سيما مثل القاضي في سنه ومنصبه، وإن أحب مولانا أن يقف على حقيقة ما أدركناه فليحضره، وليحضر الأستاذ أبا على القالي، نتكلم على كل كلمة أدركناها عليه، فقال: قد ابتدأكما والباديأ ظلم، وليس على من انتصر

لوم. قال أبى: فمددت يدى إلى الدواة وكتبت:

|                                   | <u> </u> | <u> </u>                                 |
|-----------------------------------|----------|------------------------------------------|
| وقد ناجزت قِرنًا ذا نجازِ         |          | هلم فقد دعوت إلى البراز                  |
| أسود الغاب تخطر باحتفاز           |          | ولا تمش الضراء فقد أُثيرت                |
| لجهلٍ بالكلام وبالمجاز            |          | رويــت عــن الخليــل الوهــم جهــرًا     |
| جــزاء الخــير فهــو لــه مجــازي |          | جـــزى اللـــه الإمـــام العـــدل عنـــا |
| وشرف طالبيه باعتزازِ              |          | بــه وريــت زنــاد العلــم قدمًــا       |
| وإظلامًا بنورٍ ذي امتياز          |          | وجليِّ عن كتاب العين دجنًا               |
| وإحداث بناحية الطراز              |          | بأستاذ اللغات أبي علي                    |
| من التصحيف في ظل احتراز           |          | بهم صح الكتاب وصيّروه                    |

قال: ثم أنشدتها المستروب بالله، فضحك، وقال: قد انتصرت» (50). وكانت هذه المجالس سببًا من أسباب الرقي العلمي والثقافي في البلاد، فقد أسهمت في تحفيز العلماء وتشجيعهم على البحث وتمحيص المسائل، كما جعلت العلماء يعدون العدة الطويلة لمثل هذه المجالس؛ حتى يظهروا فيها بمظهر الضبراء والثقات، وقد تجلى ذلك في تزويد مكتبة الخليفة الحكم بالكتب في مختلف العلوم والفنون؛ حتى صارت هذه المكتبة دارًا اجتمع فيها العديد من العلماء والنسّاخين والمترجمين (51). ونخلص إلى القول بأن إحدى صور النشاط العلمي التي تبناها الخليفة الحكم تمثّلت في النوادي العلمية التي كان يقيمها في غرف قصره ومكتبته، هذه المجالس التي كانت مليئة بالمساجلات والنقاشات على مختلف العلوم، وكانت تزيد من ثقافة الحكم، وثقافة روّاد مجلسه، ولم تقتصر تلك النقاشات على جانب واحد، أو موضوع محدد؛ بل كانت متعددة المجالات، متعددة العلوم، حيث تُطرح فيها مسألة ما، ويبدأ من في المجالس بمناقشتها - كل بما يملك من علم في تلك المسألة - وكانت هذه المجالس سببًا لنيل بعض العلماء - مثل: أبي علي القالي ووزيره المصحفي صحبة الحكم ومرافقةه.

## النُّقَلة والناقلون:

لم تقف جهود المسلمين عند التعلُّم وقراءة الكتب وتأليفها؛ بل تعدّى ذلك إلى معرفة العلوم التي عرفتها الحضارات والأمم الأخرى بمختلف مجالاتها، حيث بدأ المسلمون نقل هذه العلوم وترجمتها إلى لغتهم العربية؛ حتى يتسنى لهم الإبحار فيها، وكان لذلك النقل بواعث وأسباب منها: أن القرآن الكريم حثّ على التفكير وإعمال العقل، والتفكر في الكون، وفي خلق السموات والأرض،

والذي كان سببًا قويًّا لتعزيز رغبة الإنسان الطبيعية للبحث في المجهول، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْق السَّماواتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْل وَالنَّهار لَآياتِ الأُولَى الألباب (190) الَّذِينُ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قيامًا وَقُعُودًا وَعِلِم جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فَي خَلْقَ السَّماواتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنا ما خَلَقْتَ هَذا باطِلًا سُبْحانكَ فَقِناً عَذابَ النَّارِ ﴿ (52)(53). هذا بالإضافة إلى أن احتكاك العرب بغيرهم من الأمم؛ جعلهم يدركون أن هناك ثقافات وعلومًا أخرى ينبغى الاستفادة منها، فنقلوا إلى العربية كتب الرياضيات والفلك والطب (54). وعزّز ذلت الازدهار الحضاري والاقتصادي والأمن السياسي الذي كانت تعيشه البلاد؛ فجعلت العلماء يتجهون إلى البحث عن علوم جديدة، كماهيأت لهم سُبل الأخذ بتلك العلوم المختلفة (55). وقد ظهر الاهتمام والعناية بالنقل في تشجيع الحكام وكبار الدولة للنقلة والمترجمين، وإجزال العطايا والهبات لهم، كما أخذوا بالبحث عن المخطوطات القديمة وبدل المال في سبيل الحصول عليها، وإرسال الوفود والسفارات إلى الدول المختلفة لحليها، بالإضافة إلى تلك الكتب التي كانت تُقدّم إلى الملوك والخلفاء كهدايا صلح ومودة (56). ووجد النُّقلة الأوائل مشَّقة في نقل المؤلفات القديمة وترجمتها، إما لرداءة الخط الذي كُتبت به،أولاستخدام المصطلحات القديمة التي لم تعد متداولة، فاتبعوا بذلك وسيلتين في عملية النقل والترجمة، وهما: الترجمة اللفظية، والترجمة بالمعنى، فاللفظية منها: أن يقوم المترجم يترجمة النص ترجمة حرفية، ولها سلبيات كثيرة منها: أن بعيض المصطلحات والكلمات الأحنبية ليس لها مرادف في اللغية العربية، كما يصعب نقل التشبيهات والمجازات من لغة إلى لغة أخرى والطريقة اللفظية تجعل النص مفككًا يفتقد إلى الترابط بين الكلمات.

أما الطريقة الثانية التي امتازت بالدقة، فهي الأفضل والأكثر انتشارًا، وفيها يُترجم النص بالمعنى دون أن يتقيد بترجمة كل كلمة: أي أنه اهتم بنقل الفكرة وليس اللفظ، كما اهتم الناقلون بالدقة والأمانة في نقلهم للكتب وترجمتها؛ لذلك أشترط عليهم إتقان اللغتين المنقول منها والمنقول إليها، بالإضافة إلى معرفة الموضوع الذي يُترجم فيه (57) وبعد إهداء الإمبراطور البيزنطي قسطنطين السابع كتاب ديسقوريدس المزدان بالصور إلى الخليفة عبد الرحمن الثالث 336ه/ 848م، بدأت الترجمة في الأندلس، فطلب الخليفة من قصر القسطنطينية أن يُرسل إليه ترجمانًا ليترجم له هذا الكتاب، وينقله إلى العربية ويحل أحاجيه، فبعثوا إليه بالراهب نيقولا 339هم/ 1959م ليابي حاجته. وممن ساعد على ترجمة هذا الكتاب حسداي بن شبروط، الذي راجع النص النهائي للكتاب بعد أن اشتغل عليه عدة مترجمين، وكان هذا الرجل طبيبًا وكاتبًا أنيقًا.

وهناك أيضًا اصطفن بن بسيل، الذي كان تلميذًا لحنين بن إسحاق، ونقل المادة الطبية لكتاب ديسقوريدس(58). وأحتوى الكتاب على جميع علوم عصره في مبدان الطب وصناعة الأدوية (59). وقيد راج النقيل والترجمة في عيصر الخلافة؛ حتى إن الخليفة الحكم المُسْتَنْصِر بالله اتخذ من حيزون قاضى النصاري بقرطبة مترجمًا لـه (60). وأول ما بدأ المسلمون بنقلـه كُــتُب العلــم العلمية؛مما يدلّ على فهمهم للعمل الذي يقومون به؛إذ لم يبدؤوا بكتب الفلسفة النظرية، حيث كان العرب في أول أمرهم بحاجة إلى الرياضيات والفلك وكتب الطب لمعالجة أبدانهم، وعندما كثرت لديهم العلوم وكُتُبها، اتجهوا إلى كُتُب الفلسفة ليكملوا مسيرتهم الثقافية (61). ولم يقتصر نقل الكتب في الأندلس وترجمتها إلى اللغــة العربـــة فقـط، فقــد تحــدّد نشــاط النَّقلــة والناقلــن بعــد عــصر الخلافة في القرن التاسع لصالح اللغة اللاتينية؛ إذ بادر ريمون (Raymond)-مطران طليطالة tulitulh إلى ترجمة كتاب ابن سينا في النفس إلى اللغة اللاتينية، ومعه أصبحت طليطلة ملتقى لكبار العقول الغربية والمترجمين كأدهيمار دي باث (Adhimarde Bath)، وهرمان الدلماني (Herman Dalmati)، وروبسر دي رتين (Roper deRetin)، الذين كانوا متعطشين للعلوم العربية وللمعرفة، وهذا جیرار دی کرمون(Gerardde Cremona)) ترجم وحده (17) کتابًا، التی شکّلت محموعـة حقيقيـة للمعـارف الإنسـانية، وكذلـك أحاطملـك قشـتالة qishtala العالـم ألفونس العاشر – نفسه بالعلماء من مختلف المذاهب(62). ونتبحة لعملية النقيل هذه؛ فقد دخلت إلى اللغة العربية العديد من المفردات والمصطلحات، كما قام العلماء بتمحيص آراء الأقدمين وشرحها وتصحيحها والإضافة إليها، لاسيما بعد أن أصبحت اللغة العربية لغة التعبير عن الفكر العلمي في جميع أقطار الخلافة. ولم تقتصر جهود النقلة على النقل والترجمة؛ سل التكروا الكثير، وظهرت مآثر المسلمين العلمية الضخمية في الطب والرياضيات والكيمياء وغيرها، وتمكّنوا بفعلهم هذا من حفظ تراث الأمم من الضياع والتلف؛إذ رمموا وحقِّقوا نصوصها. وهكذا توسّعت الثقافة الإسلامية، ونضج الفكر الإسلامي بالنقل؛ بسبب ماوُجد في تلك الثقافات الأجنبية، وما صححه العلماء وماً أضافوه وعدلوه، بعد أن أجاد المسلمون التلمذة، وهضموا ما نقلوه، فالإسلام قد حتٌ على طلب العلم الذي يفيد ويبنى، ويبعد عن العلوم التي تهدم العقول والقلوب(63). ولم يكن المسلمون ناقلين ومترجمين فقط، وإنما أبتكروا وأبدعوا في هذه العلوم والمواد التي نقلوها من لغتها الأجنبية إلى اللغة العربية، حيث فسّروها وأضافوا إليها؛ ولذلك فقد أدوا دورًا كبيرًا في خدمة الثقافة العالمية، بحفظهملهذه العلوم من الفناء والضياع، كما أنه من خلال مراكز التعليم والجامعات الإسلامية؛ فقد وصلت هذه الدراسات إلى أوروبا، فتُرجمت من العربية إلى اللاتينية، وكانت هذه أساس الثقافة الأوروبية الحديثة (64). وهكذا فالترجمة والتأليف والتصنيف تعدّ أحد الجوانب المهمة في العلم عند المسلمين؛ لتفاعلها الإيجابي في بناء الحضارات، ويعني ذلك أن الثقافة الإنسانية ذات موارد متعددة مابين شرقية وغربية يُغّذي بعضها بعضًا، على أن تحتفظ كل حضارة بثقافتها ومميزاتها التي تتميّز بها (65). ولا يمكن تجاهل أو إغفال أهمية النقل والترجمة في أي حضارة من الحضارات، فهي مورد مهم للعلم والمعرفة، وكان لها الأثر في اتساع العلوم وتطورها، وكان لها الأثر الاقتصادي في رواج صناعة الورق، وتجارة الوراقين، وإيجادها لفرص عمل في الترجمة لن كان يمتلك لغات أخرى غير اللغة العربية؛ مما ساعد النقلة على نيل مكانة مجتمعية وحظوة لدى الخلفاء.

#### الخاتمة:

حوتمكتبة الحكم المستنفر العديد من الكتب التي أنارت العقول، وأتاحت العديد من الوظائف بها؛ فأصبح هناك من يجمع الكتب، ومن ينسخها، وهناك من يترجمها ويدققها، ووُجد من يرمّم الكتب ويجلدها. وكان الكتاب يمـرّ بعـدة مراحـل حتى يُباع ويُقتنى، وهـذا دليـل عـلى مـدى الاهتمـام بالكتاب، ودرجة القوة الاقتصادية التي كانت في عهد الخليفة الحكم المُسْتَنْصِر. وعلى الرغم من عدم ورود معلومات شاملة عن مكتبة الحكم؛ لكن يمكن القول بأنها لم تكن مجرد مكتبة؛ بل كانت مجمعًا مختصًا بالكتب في كافة مجالاته ومراحل إنتاجه؛حيث إن هذا العصر عرف قيمة الكتاب وأعطاه مكانته. وكان العلم في أوج ازدهاره فترة خلافة الحكم المُسْتَنْصِر؛ومن ثمّ ازداد الطلب على الكتب، وانتشرت حوانيت الوراقين ولمع نجمهم، وأصبحت لهم مكانتهم الخاصـة في المجتمع، وغالبًا ماكان هؤلاء الورّاقون علماء أو مثقفين، الذين أسهموا بدورهم في نشر العلم والثقافة من خلال الكتب التي باعوها، أو حتى من خلال النقاشات التي كانت تدور بينهم وبين الوافدين على حوانيتهم، ومن كان منهم يتصف بصفات الوراق امتهن الوراقة مهنة له، ومنهم من كانت الوراقة سبيله لكى ينال حظوةً لدى الخليفة، والجميل في ذلك أن النساء شاركن الرجال في هذه المهنة، وفي ذلك دلالة على الوعى الفكرى الذي ساد آنذاك. وتمثّلت إحدى صور النشاط العلمى التي تبناها الخليفة الحكم في النوادي العلمية التي كان يقيمها في غرف قصره ومكتبته، فهذه المجالس كانت مليئة بالمُساجلات والنقاشات العلمية في مختلف العلوم، وكانت تزيد من ثقافة الحكم، وثقافة روّاد مجلسه، ولم تقتصرهذه النقاشات على جانب وإحد، أو موضوع محدد؛ بل كانت متعددة المحالات، متعددة العلوم، حيث تُطرح فيها مسألة ما، ويبدأ من في المجلس بمناقشتها -كل بما يملك من علم في تلك المسألة-وهذه المجالس كانت سببًا لنيل بعض العلماء -أمثال: أبع على القالي ووزيره المصحفى-صحبة الحكم ومرافقته ولا يمكن تجاهل أهمية النقل والترجمة في أي حضارة من الحضارات، فهي مورد مهم للعلم والمعرفة، وكان لها الأثر في اتساع العلوم وتطورها؛ وبالتالي كان لها الأثر الاقتصادي في رواج صناعـة الـورق وتحـارة الوراقـن، وإنحادهـا لفـرص عمـل في الترجمةلـن كان بمتلـك لغات أخرى غير اللغة العربية؛ مما ساعد النقلة على نيل مكانية محتمعية وحظوة لدى الخلفاء.

#### النتائج:

خلصت الدراسة إلى عدة نتائج والتي من أهمها:

- احتوت مكتبة الحكم المستنصر العديد من الكتب, التي أنارت العقول, وأتاحت العديد من الوظائف بها.
- على الرغم من عدم ورود معلومات شاملة عن مكتبة الحكم , لكن يمكن القول بأنها لم تكن مجرد مكتبة , بل كانت مجمعاً مختصاً بالكتب في كافة مجالاتة .
- تمثلت احدى صور النشاط العلمي التي تبناها الخليفة الحكم المستنصر, في النوادي العلمية التي كان يقيمها في مكتبة و داخل غرف قصرة.
  - أهمية النقل و الترجمة , و أثرها في الإزدهار العلمي و الإقتصادي.

#### التوصيات:

- دراســة المكتبــات بقــدر مــن التفصيــل ,لبيــان دورهــا الثقــافي و الإجتماعــي و الإقتصــادي.
  - الدعوة لإحياء المكتبات, وتفعيل دورها في توعية المجتمع و رقية.

## المصادروالمراجع: القرآن الكريم:

- (1) ابن الأبّار، محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي البلنسي (ت 658هـ): التكملة لكتاب الصلة، تحقيق: عبد السلام الهراس، دار الفكر للطباعة، لبنان، 1415هـ– 1995م.
- (2)- التكملــة لكتــاب الصلــة: تحقيــق: بشــار عــواد معــروف، ط1، دار الغــرب الإســـلامى، تونـــس، 2011م.
  - (3)- الحلة السيراء، حققه: حسين مؤنس، ط2، دار المعارف، القاهرة، 1985م.
- (4) ابن الأثير، عن الدين أبو الحسن الجزري الموصلي (ت 630هـ): الكامل في التاريخ، ط2، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، 1415هـ.
- (5) ابن أبي أصيبعة: أحمد بن القاسم بن خليفة بن يونس الخزرجي موفق الدين أبو العباس ابن أبي أصيبعة (ت 668هـ): عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق: نزار رضا، دار مكتبة الحياة، بيروت، د.ت.
- (6) ابن بشكوال: أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن بشكوال (ت 578هـ): الصلة في تاريخ أئمة الأندلس، ط2، نشره وصححه وراجع أصله: السيد عزت العطار الحسيني، مكتبة الخانجي، 1374هـ 1955م.
- (7)أبو بكر الزبيدي: محمد بن الحسن بن عبيد الله بن مذحج الزبيدي الأندلسي الإشبيلي (ت 379ه 989م): طبقات النحويين واللغويين، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط2، دار المعارف، د.ت.
- (8) صاعد الأندلسي: طبقات الأمم، تحقيق الأب لويس شيخو اليسوعي, ط1, المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين, بيروت, 1912م.
- (9) الحميدي: محمد بن فتوح بن عبد الله بن فتوح بن حميد الأزدي الميورقي الحميدي: محمد بن فتوح بن عبد الله بن أبي نصر (ت 488هـ): جذوة المقتبس في تاريخ علماء الأندلس، ط2، دار الكتاب المصري، القاهرة، 1983م.
  - (10)- جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس، الدار المصرية، القاهرة، 1966م.
- (11) ابن خاقان: أبو نصر الفتح بن محمد بن عبيد الله بن خاقان (ت 252هـــ/1135م): مطمح الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس، تحقيق: محمد علي شوابكة، ط1، دار الرسالة، بيروت، 1403هـــ/ 1983م.
- (12)ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون أبو زيد ولي الدين الحضرمي الإشبيلي (ت 808هـ):
- (13)- العبر وديوان المبتدأ والخبر: م1، ط1، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، 1413هـ/1992م.

- (14)- تاريخ ابن خلدون المسمى بكتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، ط1، دار ابن حزم، بيروت، 1432ه، 2011م.
- (15) الصفدي: صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي (ت 764هـ): السوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، ببروت، 1420هــ- 2000م.
- (16) الضبي، ابن عميرة الضبي (ت 599هـ/ 1202م): بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، ط2، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، 2008م.
  - (17)-بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، دار الكتاب العربي، القاهرة، 1976م.
- (18) ابن عذاري المراكشي: البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، ط2،ج2، دار الثقافة، بسيروت، 1980م/1400هـ.
- (19)ابن عساكر: أبو القاسم على بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر (ت 571هـــ): تاريخ دمشق، تحقيق: عمرو ابن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1415هـــ 1995-م.
- (20) ابن فرحون: إبراهيم بن علي بن محمد ابن فرحون برهان الدين (ت 20) ابن فرحون: إبراهيم بن علي بن محمد البن محمد الأحمدي 799ها: الديباج المذهب في معرفة أعيان لمذهب، تحقيق: محمد الأحمدي أبو النور، دار التراث للطبع والنشر، القاهرة.
  - (21) ابن الفرضى: تاريخ علماء الأندلس، ج1، ط1، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1983م.
- (22) الفيروز آبادي: مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي (22) القاموس المحيط، تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، ط1، الرسالة، بيروت، 1426هـ 2005-م.
- (23) القزويني، زكريا بن محمد بن محمود القزويني (ت 682هـ): آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بروت، دن.
- (24) القفطي: جمال الدين أبي الدسن على بن يوسف القفطي (ت 642هـ): أنباء الرواة في أخبار النحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي، مصر، 1406هـ.
- (25) المقري، هو شهاب الدين أبو العباس أحمد بن محمد المقري التلمساني (ت 1632م): نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، ط1، دار صادر، بيروت، 1968م.
- (26) اليحصبي، أبو الفضل القاضي عياض بن موسى اليحصبي (ت544هـ): ترتيب المدارك وتقريب المسالك، ج1، تحقيق: ابن تاويتالطنجي، 1965م، جزء 2، 3، 4: عبد القادر الصحراوي، -1966 1970م، جزء 5: محمد بن شريفة، جزء 6، 7، 8: سعيد أحمد أعراب، 1981-1983م، ط1، مطبعة فضالة المحمدة، المغرب.

#### المراجع:

- (1)أحمد عبد الرزاق أحمد: الحضارة الإسلامية في العصور الوسطى، ط2، دار الفكر العربي، القاهرة، 1997م.
- (2)أحمد فــؤاد بأشــا: العطــاء العلمــي للحضــارة الإســلامية وأثــره في الحضــارة الإنســانية، ط1، مكتبــة الإمــام البخــاري للنــشر والتوزيــع، القاهــرة، 1429هـــ/ 2008م.
- (3)أحمــد مختــار عبــد الحميــد: معجــم اللغــة العربيــة المعــاصرة، ج2، ط1، عالــم الكتـــب، 1429هــ.
- (4)حامد الشافعي دياب: الكتب والمكتبات في الأندلس، ط1، دار قباء للنشر والتوزيع، القاهرة، 1998م.
- (5)رضا سعيد المقبل: تاريخ المكتبات في الأندلس, الهيئة المصرية العامة للكتاب, مصر, 2009م.
- (6) شعبان عبد العزيز خليفة: المطارحات في تاريخ الكتب والمكتبات، دار الثقافة العلمية، الإسكندرية، 2006م.
- (7)- الكتب والمكتبات في العصور الوسطى، الدار المصرية اللبنانية، ط1-1418هـ/ 1997م، ط2-1321هـ/2001م.
- (8)عبد الله علي ثقفان: المجالس الأدبية في الأندلس، ط1، نادي أبها الأدبي، 1415هـ.
- (9)عفاف سيد صبرة، ومصطفى محمد الحناوي: تاريخ الحضارة الإسلامية، ط1، دار الميسرة، عمان،2031م1434-هـ.
- (10)عمر فروخ: تاريخ الفكر العربي إلى أيام ابن خلدون، ط4، دار العلم للملايين، بيروت- لبنان، 1972م. 1983م.
- (11)محمــد كمــال شــبانة: الإســلام فكــرًا وحضــارة، ط1، دار العالــم العربــي، القاهــرة، 1429هـــ.
- (12)محمد ماهر حمادة: المكتبات في الإسلام: نشأتها وتطورها ومصائرها، ط7، مؤسسة الرسالة، بيروت، 1417هـ، 19996م.
- (13)نانسي فيصل الرواشدة: الحياة العلمية في مرسية الإسلامية من القرن الخامس الهجري إلى القرن السابع الهجري، ط1، دار اليازوري.
  - (14)مراجع مترجمة:
- (15)آدم متــز: الحضــارة الإســلامية في القــرن الرابــع الهجــري، ترجمــة: محمــد عبدالهــادي أبــو ريــدن، دار الفكــر العربــي، 1999م.
  - (16) جاك ريسلر: الحضارة العربية، منشورات عويدات، بيروت، 1993م.

- (17)غوستاف لوبون: حضارة العرب، ط3، دار العالم العربي، القاهرة، 2014م.
- (18) خـوان فيرنيـت: فضـل الأندلـس عـلى ثقافـة الغـرب، ترجمـة: نهـاد رضـا وفاضـل السـباعي، ط1، أشـبيلية للدراسـات والنـشر والتوزيـع، سـوريا- دمشـق، 1997م.
- (19)خوليان ريبيرا: التربية الإسلامية في الأندلس أصولها المشرقية وتأثيراتها الغربية، ترجمة: الطاهر أحمد مكي، ط2، دار المعارف، 1994م.
- (20)رنهرتــدوزي: المســلمون في الأندلــس، ج2، الهيئــة المصريــة العامــة للكتــاب، مـــصر، 1994م.
- (21)زغريدهونكة: شـمس العـرب تسـطع عـلى الغـرب، ط8، دار الجيـل، بـيروت، 1993م.
- (22)ماريا روزا مينوكال: الأندلس العربية إسلام الحضارة وثقافة التسامح، ترجمة: عبد المجيد جحفة ومصطفى جباري، ط1، دار توبقال للنشر، 2006م.
- (23)مكي السباعي: مكتبات المساجد، تحقيق: هاشم فرحات سيد ومحمد جلال غندور، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، 2006م. (24)محلات علمية:
- (25) عامر ممدوح خيرو: دور الحكم المُسْتَنْصِر في ترسيخ الحرية الفكرية في الأندلس، مجلة الدراسات التاريخية والحضارية، المجلد الثالث، العدد العاشر، 2011م.
  - (26)رسائل علمية:
- (27)خزعــل ياســين مصطفــى: (بنــو أميــة في الأندلــس ودورهــم في الحيــاة العامــة (27)خزعــل ياســين مصطفــى: (بنــو أميــة في الأندلــس ودورهــم في الحيــاة العامــة (138-422هـــ/ 755-1030م)، رســالة ماجســتير، جامعــة الموصــل، العــراق، 2004م.
- (28)رجاء هـذال العتيبي: ثقافة حكام بني أمية في الأندلس وأثرها على المجتمع الأندلسي (138-422هـ)، رسالة ماجستير.

#### الهوامش:

- (1) المقري: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب, تحقيق: إحسان عباس, دار صادر, بيوت، 1968م, ج1، ص386
- (2) صاعد الأندلسي: طبقات الأمم، تحقيق: الأب لويس شيخو اليسوعي, المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين, ببروت, 1912م, ص65.
  - (3) المقري: نفح الطيب، مصدر سابق ، ج1، ص386.
- (4) ابن خلدون: العبر وديوان المبتدأ والخبر, دار الكتب العلمية, بيروت لبنان، ج2، 1992م, ص1538.
- (5)خوليان ريبيرا: التربية الإسلامية في الأندلس، ترجمة: الطاهر أحمد مكي، ط2، دار المعارف، 1994مالقاهرة، ص157-159.
- (6) مكي السباعي: مكتبات المساجد، تحقيق: هاشم فرحات سيد ومحمد جلال غندور، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية،الرياض2006م، ص222-223.
- (7) حامد الشافعي: الكتب والمكتبات في الأندلس، دار قباء للنشر والتوزيع, القاهرة, 1998م، ص121.
  - (8) حامد الشافعى: مرجع سابق ص117-118.
- (9) الحميدي: جذوة المقتبسفي تاريخ علماء الأندلس, ط2, دار الكتاب المصري, القاهرة, 1983م, ج1، ص-48 46.
- (10) الفتح بن خاقان: مطمح الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس, تحقيق: محمد على شوابكة, دار الرسالة, بيروت، 1983م، ص288.
  - (11) المقرى: نفح الطيب، ج1، ص386.
- (12) زغريد هونكة ، شمس العرب تسطع على الغرب, ط8,دار الجيل, بيروت,1993م، ص378.
- (13)ابن جلجان طبقات الأطباء والحكماء, تحقيق: فالله سيد, ط2, مؤسسة الرسالة, بيروت, 1985م، ص494؛ حامدالشافعي: الكتاب والمكتبات، ص119.
- (14) ابن عذاري المراكشي: البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب,ط2،دارالثقاف قربيروت,1980م, ج2،ص249؛ المقرى: نفح الطيب، ج1، ص386.
- (15) اليحصبي: ترتيب المدارك وتقريب المسالك، تحقيق: سعيد أحمد إعراب، مطبعة فضالة، المغرب، 1981–1983م، ج7، ص22. والبصرة مدينة اختطها المسلمون على مقربة من البحر، وهي كثيرة الشجر والنخل: القزويني: آثار الدلاد، ص309.

- (16) ابن الأبَّار محمد بن عبدالله بن أبي بكر القضاعي البلنسي: الحلة السيراء: تحقيق:حسينمؤنس,ط2، دارالمعارف,القاهر, 1985م, ج1،ص202.
- (17) الضبي: بغية الملتمس في تاريخ أهل الأندلس, الهيئة المصرية العامة للكتاب, مصر، 2008م, ص144؛ الصفدي: الوافي بالوفيات، ج5، ص126؛ القفطي: أنباء الرواة في أخبارالنحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربى، القاهرة، 1406هـ، ج3، 229.
- (18)أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن بشكوال: الصلة في تاريخ أئمة الأندلس,ط2,مكتبة الخانجي, 1955م، القاهره, ص206.
  - (19) ابن الأبَّار: التكملة، ج1، ص298.
- (20)إبراهيم بن علي بن فرحون: الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق: محمدالأحمدي أبوالنور، دارالتراث للطبع والنشر، القاهرة، ج2، ص 219.
- (21)حامد الشافعي دياب: الكتب والمكتبات في الأندلس، دار قباء للنشر والتوزيع,القاهرة, 1998م، ص66.
  - (22) المقري: نفح الطيب، ج1، ص367-368.
- (23)رضا سعيد المقبل: تاريخ المكتبات في الأندلس, الهيئة المصرية العامة للكتاب, مصر, 2009م، ص70-71 .
- (24) شعبان عبد العزيز خليفة: الكتب والمكتبات في العصور الوسطى,الدار المحرية اللبنانية,القاهرة, 1997م، ص402.
  - (25)شعبان خليفة: مرجع سابق, ص404.
- (26)مكي السباعي: مكتبات المساجد، ص207؛ شعبان خليفة: الكتب والمكتبات، ص404.
  - (27)شعبان خليفة: مرجع سابق، ص405.
- (28)مكي السباعي: مكتبات المساجد، ص211؛ شعبان خليفة: مرجع سابق، ص405.
  - (29)المقري:نفح الطيب، ج1، ص386.
  - (30)شعبان خليفة: الكتب والمكتبات، ص406.
- (31)محمدماهرحمادة: المكتباتفيالإسلام: نشأتها وتطورها ومصائرها,ط7,مؤسسة الرسالة, بيروت, 1996م، ص195.
- (32)نانسي فيصل الرواشدة: الحياة العلمية في مرسية الإسلامية من القرن الخامس الهجري إلى القرن السابع الهجري، دار اليازوري، عمانالأردن،2011م، ص79.

- (33) ابن خلدون: العبر، ج1، ص451.
- (34)رنهرتـ دوزي: المسلمونفيالأندلس، ج2, الهيئة المصرية العامة للكتـاب, مـصر 1994م، ص66.
- (35)ابـن الأبـار: التكملـة لكتـاب الصلـة، ج1،دار الفكـر للطباعـة, لبنـان, 1995م، ص318.
- (36) ابن الفرضي: تاريخ علماء الأندلس، دار الكتاباللبناني, بيروت, 1983م, ج2، ص509.
  - (37) ابن الأبار: التكملة، ج1، مصدر سابق, ص504.
  - (38) ابن الفرضى: علماء الأندلس، ج1، مصدر سابق, ص106.
- (39)ماهــر حمــادة: المكتبــات في الإسلام،ط7,مؤسســة الرســالة , بــيروت, 1996م, ص175-176
- (40)آدم متز: الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري, ترجمة: محمد عبد الهادي أبوريدن, دار الفكر العربي, بيروت, 1996م، ص246.
  - (41)ماهر حمادة: المكتبات في الإسلام، ص181.
    - (42) ابن الأبار: التكملة، ج4، ص228.
- (43)الضبي: بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس, ط2 الهيئة المصرية العامة للكتاب, مصر,2008م، ص511.
- (44)محمد كمال شبانة: الإسلام فكرًا وحضارة,دار العالم العربي, القاهرة, 2008م، ص319؛ خوان فيرنيت:فضل الأندلس على ثقافة الغرب، ترجمة: نهاد رضا وفاضل السباعي، إشبيلية للدراسات والنشر والتوزيع، سوريادمشق، 1997م، ص60.
- (45)عبد الله علي ثقفان: المجالس الأدبية في الأندلس، نادي أبها الأدبي، 1415هـ، ص12.
- (46)أحمد مختار عبد الحميد: معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، 1429هـ، ج2، ص1036.
- (47) أحمد مختار عبد الحميد: معجم اللغة العربية المعاصرة،ج3،الرياض ص 2189.
- (48) عامر ممدوح خيرو: دور الحكم المستنصر في ترسيخ الحرية الفكرية في الأندلس، مجلة الدراسات التاريخية والحضارية، تصدر عن مركز صلاح الدين الأيوبي, جامعة تكريت العراق. م3، ع10، 1432هـ، ص289.
- (49)خزعــل ياســـين: بنــو أميــة ودورهــم في الحيــاة العلميــة, رسالةماجســتير, جامعة الموصــل, العــراق,2004م، ص167-168.

- (50) الحميدي: جذوة المقتبس في تاريخ علماء الأندلس, ط2, دار الكتاب المصري, القاهرة,1983م, ج1، ص91 93.
- (51)رفيدة إسماعيل عطا المنان إسماعيل: بيت الحكمة البغدادي وأشره في الحركة العلمية في الدولة العباسية، رسالة ماجستير، جامعة الخرطوم، ط-40 41.
  - (52) القرآن الكريم: سورة آل عمران، الآيتان 190-191.
- (53)عمر فروخ: تاريخ الفكر العربي إلى أيام ابن خلدون، ط4،دار العلم للملايين، بيروت- لبنان، 1972م، 1983م، ص270.
  - (54)عمر فروخ: تاريخ الفكر العربي، ص270.
- (55)عفاف سيد صبرة، مصطفى محمد الحناوي: تاريخ الحضارة الإسلامية، دار المسيرة، عمان،2031م1434-هـ، ص351.
  - (56)عفاف صبرة: تاريخ الحضارة الإسلامية، ص351-352.
- (57)عفاف صبرة: تاريخ الحضارة، ص354؛ عمر فروخ: تاريخ الفكر، ص277–278.
  - (58)خوان فيرنيت: فضل الأندلس على ثقافة الغرب، ص27.
- (59)ماريا روزا مينوكال: الأندلس العربية إسلام الحضارة وثقافة التسامح، ترجمة: عبد المجيد جحفة ومصطفى جباري، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، 2006م، ص 76: غريدهونكه: شمس العرب، ص322.
- (60)رجاء هـذال العتيبي: ثقافة حكام بني أمية في الأندلس وأثرها على المجتمع الأندلسي(138-422هـ)، رسالة ماجستير غير منشوره, جامعة أم القيري, ص358-358.
  - (61)عمر فروح: تاريخ الفكر، ص273-274.
  - (62) جاك ريسلر:الحضارة العربية،منشوراتعويدات,بيروت,1993م, ص227.
- (63)عفاف صبره: تاريخ الحضارة، ص354-355؛ أحمد عبدالرزاق: الحضارة (63) الإسلامية في العصور الوسطى,ط2,دار الفكر العربي,القاهرة, 1997م، ص21.
  - (64)رفيدة إسماعيل: بيت الحكمة، ص106.
- (65)أحمد فقاد باشا: العطاء العلمي للحضارة الإسلامية وأشره في الحضارة الإنسانية، مكتبة الإمام البخاري للنشر والتوزيع، القاهرة، 1429هـ/2008م، ص79.

# النزاعات الانقسامية في الحركة الوطنية السُّودانية ، 1918 - 1948م تأليفاً عفاف عبد الماجد أبوحسبو

أستاذ التاريخ الحديث والمعاصر - جامعة قطر -قطر

## تقديم أ.د أحمد إبراهيم أبوشوك

- تُعـدُّ دراسـة عفـاف عبـد الماجـد أبوحسـبو عـن «النزاعـات الانقسـامية في الحركة الوطنية السُّودانية، 8191-8491م» من الدراساتالرائدة التي .. تناولت العلاقة الحدلسة سن السُّلطة الاستعمارية (الحكومة الإنجليزسة-المصرية) ومكونات الحركة الوطنية، التي نُمِّطت حسباستراتيجيات سياسة التفريــق وبســط الســيادة الاســتعمارية(divide and rule)، ووفــق ديناميكيــات الحــراك الداخــلي ومؤثراتــه الخارجيــة التــي خلقــت منهــا ثنائيــاتِ متصارعــةُ أو مدمرةً. وأصل هذه الدراسة أطروحة أكاديمية بعنوان: «Factional Conflict 1948-in the Sudanese Nationalist Movement, 1918»، تقدمت بها المؤلفة لنيـل درجـة الدكتـوراه في العلـوم السياسـية في جامعـة الخرطـوم عـام 0891م. ورشّحتها كلية الدراسات العليا بالجامعة نفسها للنشر، فصدرت طبعتها الأولى عام 5891م. تتكون النسخة الإنجليزية المنشورة من 971 صفحة من القطع المتوسط، مقسمة إلى مقدمةٍ، وتسع فصول، وخاتمةٍ، وثبتِ للملاحق وآخر للمصادر والمراجع. تقاطعت الدراسة أفقياً مع عدد من الدراسات السابقة لها عن الإمبريالية والحركة الوطنية في السُّودان، مثل: دراسة جعفر محمد على بخيـت،الإدارة البريطانيــة والحركــة الوطنيــة في السُّــودان، 9191-9399»<sup>(1)؛</sup> ومدثر عبد الرحيم، الامبريالية والقومية في السُّودان: دراسة للتطور الدستوري والسياسي، 9981-6591» (<sup>2)</sup>؛ ومحمد عمر بشير، «تاريخ الحركة الوطنية في السُّودان، 0091-9699» (3). ويُقصد في هذا المضمار بالتقاطع الأفقى أنَّ الدراسات السابقة المشار إليها قد تناولت قضية العلاقة الجدلية بين السُّلطة الاستعمارية الحاكمة ومكونات الحراك الوطنى تناولاً عاماً دون فحص دقيـق في قضيـة الانقسـامات الثنائيـة والعوامـل المحفِّزة لهـا. وبعـد إصـدار كتـاب «النزاعات الانقسامية» عام 5891م صدرت العديد من الدراسات اللاحقة التي تقاطعت معه رأسياً، بحكم أنها قد ركَّزت على مكون واحدٍ من مكونات الحركة الوطنية، وناقشت دوره في إطار المنظومة الاستعمارية وتدافع الحركة الوطنية تجاه الحكم الذاتى والاستقلال من طرف والدعوة إلى وحدة وادى النيل من طرفِ ثان، ونذكر منها: دراسة خالد حسين عثمان الكد، الأفندية ومفاهيم القومية في السُّودان(4)؛ وظاهر جاسم محمد، السيد علي الميرغني زعيم الخُتمية ودوره في استقلال السُّودان (٥)؛ وحسن أحمد إبراهيم، السيدُّ عبد الرحمن المهدى: دراسة في المهدية الجديدة في السُّودان (6). وبالرغم من تقاطعها الرأسى؛ إلا أنَّ هذه الدراسات لم تسبر غور «النزاعات الانقسامية» التى شكلت نقطة ارتكاز أطروحة عفاف أبوحسبو، وتحليلها لدور التركيبة الوطنية الثنائية القائمة على أطماع طرفي الحكم الثنائي (بريطانيا ومصر)، وتنافس طائفتي الختمية والأنصار، وابتعاد الجنوب عن النضال الوطني في الشمال لأسباب داخلية وخارجية، وتعارض وجهات النظر بين جيل المعتدلين وجيل المتطرفين من قيادات الحركة الوطنية المستنيرة في الخرطوم، فضلاً عن ذلك دور حكومة السُّودان التي سيطر عليها الشريك الأقوى (البريطانيون)، واستخدم سياسة «العصا والجرزرة» في تعاطيه مع مكونات الحركة الوطنية. شبَّه جعف محمد على بخيت علاقة السُّلطة المركزية الاستعمارية مع مكونات الحركة الوطنية ذات التركيبة الثنائية المتصارعة بعلاقة الشمس بالكواكب السيارة (المجموعة الشمسية)، علماً بأن الأخيرة كانت تستمد قوتها من السُّلطة المركزية التي رمز إليها بالشمس، وتدور بانتظام في مدارات معينة، دون أن تربك سياسة الدولة الاستعمارية في «صنع الأحداث وتشكيل المواقف.» وفي ظل هذه المنظومة الكولونيالية لم تسع السُّلطة المركزية الحاكمة لترسيخ قيم الوحدة الوطنية، بل مالت إلى توظيف الصراعات الثنائية؛ لتحكم قبضتها على إدارة الدولة والمجتمع، (7) دون أن تشرك القوى القطاعية المجتمعية في صوغ السياسات العامة التي تهدف إلى ترسيخ قيم الوحدة الوطنية، وتحقيق التنمية الاقتصادية والاجتماعية المتوازنة.

لفهم جذور الانقسامات السياسية ومحركاتها الداخلية والخارجية، اختارت عفاف أبوحسبو حدود دراستها الزمنية بعناية، بدءاً من تأسيس نادي خريجي مدارس السُّودان بأمدرمان عام 1918 وانتهاءً بقيام الجمعية التشريعية عام 1948م؛ لأن بذرة النشاط الاجتماعي للخريجين وبعض حواراته السياسية بدأت في هذا النادي، الذي انقسم أعضاؤه بين شجب ثورة 1919 المصرية وتأييدها. وتطور هذان الفصيلان في منتصف العشرينيات إلى معسكر موال المصرية وادي النيل)، ومعسكر موال لبريطانيين (السودان للسودانيين). وفي النصف الأول من عقد الثلاثينيات نشطت الطائفية وسط صفوف الخريجين، الذين شكلوا فصيل الشوقيين (محمد علي شوقي) المؤيد للاستقلال والمعوم من طائفة الأنصار وفصيل الفيليين (السيد أحمد الفيل) المولي لمصر والمعوم من طائفة الختمية، وحسب المؤلفة إن هذه الثنائية الشوقية الفيلية قد أُعيد

تشكيلها في إطار النزاع الختمى-الأنصاري من طرف، والصراع البريطاني-المصري من طرفاً خر. وقد عرز هذه الثنائية «المدمرة» الروح التنافسية والطموحات الشخصية في أوساط الخريجين، ومحاولة الطائفية استثمار ذلك لخدمة مصالحها الإقطاعية، فضلاً عن سياسة حكومة السُّودان تجاه المتعلمين والطائفية. وبعد ذلك نظرت المؤلفة بعين فاحصة لتطور هذه النزاعات الانقسامية أثناء إضراب طلبة كلية غردون التذكارية عام 1931م، وداخل أروقة نادى الخريجين، وفي استجابات الخريجين الموجبة والسالبة لتأسيس المجلس الاستشاري لشمال السُّودان عام 1944 والجمعية التشريعية عام 1948، وكيف انتقلت هذه الثنائية إلى شعارات الأحزاب وأحندتها السياسية. ولا حدال في أن هذا الوضع برمته قد أفرز رؤيةً وطنيةً ضامرةً في مواجهة التحدي الاستعماري، الأمر الذي دفع عفاف أبوحسبو إلى القول في خاتمة دراستها: «ربما كان المرء بتوقع أن تنشأ الانقسامية بعد نبل الاستقلال، عندما بكون حدوث الانقسام شيئاً مرجحاً خلال عملية اتخاذ القرار حول الأولويات؛ لكن ليس قبل ذلك عندما يتوجب أن تكون المنصَّة الشاملة لنيل الاستقلال عاملاً موحداً». ولذلك ترفض المؤلفة «القول بأن السياسة الحزبية كانت إرثاً استعمارياً دون تسليط الضوء على عناصر النزاع الانقسامي التي كانت سلفاً مجسدة» في التركيبة البنيوية للدولة والمجتمع في السُّودان. والدليل على أن النزاعات الانقسامية اللاحقة التي أدت إلى انفصال جنوب السُّودان عام 2011م، والتشظي الذي أصاب الأحزاب السياسية التي تجاوز عددها ثلاثة وثمانين حزباً، فضلاً عن غياب الرؤية الاستراتيجية لحل مشكلات السُّودان الآنية. ولذلك أطلق التيجاني عبد القادر حامد على الثنائيات الماثلة الآن في الساحة السياسية، وتحديداً صراع النسار (الشيوعيين) والنمين (الإخوان المسلمين)، بالثنائيات المدرة.

#### أهمية الكتاب:

تكمن أهمية دراسة عفاف عبد الماجد أبوحسبو في نسختها العربية في النقاط الآتية:

أولاً، إنها تقدم مقاربة تاريخية-تحليلية جيدة الصَنْعَة عن جذور النزاعات الانقسامية في وسط مكونات الحركة الوطنية، بحكم أنها نتاج واقع اجتماعي واقتصادي وسياسي وثقافي محلي، فضلاً عن أنها خضعت لتوظيف المستعمر وخدمة مطامعه الإمبريالية. وفي ظل هذه الثنائيات المحلية المتشاكسة أوضحت المؤلفة أنَّ حكومة السُّودان كانت صاحبة سبق فيما يخدم أجندتها السياسية، كما ظهر ذلك في تشكيل وفد السودان إلى لندن عام 1919م؛ لتهنئة الملك جورج الخامس في انتصار الحلفاء في

الحرب العالمية الأولى، وفي إنشاء المجلس الاستشاري لشمال السُّودان عام 1944 لسحب البساط من تحت أرجل مؤتمر الخريجين بعد مذكرة عام 1942، وتعميق الصراع بين أطراف المتنازعة. وداخل الثنائية المتصارعة نقرأ بين سطور الكتاب أنَّ السيد عبد الرحمن المهدي (ت. 1959) كان صاحب مبادرة سياسية، أو «براعة مناورة سياسية»، كما يرى حسن أحمد إبراهيم، في الحدود التي تسمح بها حكومة السُّودان؛ وذلك بخلاف غريمه السيد علي الميغني (ت. 1969) الذي كان يتحرك برد الفعل، أو الغيرة السياسية تجاه الكسب السياسي والاجتماعي والاقتصادي الذي حققه زعدم الأنصار.

ثانياً، تشكل الدراسة أساساً متيناً للباحثين المهتمين بدراسة واقع الأحزاب السياسية في السُّودان، ومعرفة جنور النزاع القائم بينها الآن، والتي لا يرتكز معظمها على اختلافات أيديولوجية ومبادئ فكرية واضحة، بل مطامع شخصية، وصراعات جهوية وعرقية. ولذلك نجدها تقدم مصالحها القطاعية إلى حساب المصلحة العامة، الأمر الذي أفضى إلى غياب الرؤية الوطنية الجامعة التي يمكن أن تُؤسس على المشتركات الحزبية التي تخدم قضايا الوطن والمواطن.

ثالثاً، استندت الدراسة موضوع التقديم إلى كم وافر من المصادر الأولية، التي شملت الوثائق البريطانية، ومذكرات السُّودانيين والبريطانيين الذي عاصروا تلك الفترة، والمقابلات الشخصية التي أجرتها المؤلفة مع العديد من رموز الحركة الوطنية، أمثال الأساتذة: أحمد خير المحامي، والهادي أبو بكر اسحق، وعي حامد، وعي حسني، وحسن عوض الله، وإبراهيم يوسف سليمان، ومحمود الفضي، ومكاوي سليمان أكرت، وبدوي مصطفى، وعبد الماجد أبوحسبو، وويليام لوس، المستشار القانوني للحاكم العام بين 1953 الماجد أبوحسبو، وويليام لوس، المستشار القانوني للحاكم العام بين 1953 السابقة ذات الصلة وبعض الصحف السيارة التي كانت تصدر في الخرطوم. وفي الختام تبقي لي كلمة أخيرة، مفادها الشكر والتقدير إلى الدكتورة عفاف عبد الماجد أبوحبسو التي شرفتنيبالاطلاع على المسودة العربية لكتابها عفاف عبد الماجد أبوحبسو التي شرفتنيبالاطلاع على المسودة العربية لكتابها القيم والتقديم لها؛ والتهنئة الصادقة على ترجمة أصل الكتاب الإنجليزي إلى اللغة العربية؛ ليكون في متناول طيف واسع من القارئين والباحثين السُّودانين، وكذلك إضافة نوعية للمكتبة المُستودانية والعربية.

أحمد إبراهيم أبوشوك الدوحة، 12 سبتمبر 1202

#### المصادر والمراجع:

- (1) يُنظر أصل الأطروحة باللغة الإنجليزية:
- (2) J.M. A. Bakheit, British Administration and Sudanese Nationalism, 19191939-, Ph.D. Thesis, Cambridge University, 1965.
- (3) نُـشرت نسـختها العربيـة تحـت عنـوان:الإدارة البريطانيـة والحركـة الوطنية في السُّـودان، 1919–1939 (ترجمـة هنـري ريـاض)، بـيروت: دار الثقافيـة 1972 (للهُ يُنظر أصل الأطروحة باللغة الانحليزية:
- Muddathir Abd El-Rahim, Imperialism and Nationalism in the Sudan, (5)
  .Oxford: Clarendon Press, 1969, 1956–1899
- (6) نُـشرت نسـختها العربيـة تحـت عنوان: الامبرياليـة والقوميـة في السُّـودان: دراسـة للتطـور الدسـتوري والسـياسي 1899–1956، بـيروت: دار النهار للنـشر، 1971.
- (7)محمد عمر بشير، تاريخ الحركة الوطنية في السُّودان، -1900 1969 (ترجمة هنري رياض، وليم رياض، والجنيد علي عمر)، الخرطوم: الدار السُّودانية للكتب، 1980
  - (8) يُنظر أصل الأطروحة باللغة الإنجليزية:
- (9) Khalid Hussain A. Osman al-Kid, The Effendia and Concepts of Nationalism in the Sudan, Ph.D. Thesis, University of Reading, 1987.
- (10) نُشرتنسختها العربية تحت عنوان: الأفندية ومفاهيم القومية في السُّودان، أمدرمان: مركز عبد الكريم ميرغني، 2011.
  - (11) يُنظر أصل الأطروحة باللغة الإنجليزية:
- (12) Dhahir Jasim Mohamed, The Contribution of Sayed Ali al-Mirghani, of the Khatmiyya, to the Political Evolution of the Sudan, 18841968-, University of Exeter 1988.
- (13) نُصْرَت طبعتها العربية الأولى تحت عنوان: الختمية في السُّودان: تيار سياسي في بناء الدولة الحديثة والمعاصرة، عمان: دار الجنان، 2008م؛ والطبعة العربية الثانية تحت عنوان: السيد علي الميغني زعيم الختمية ودوره في استقلال السُّودان، عمان: دار الضفاف، 2017
  - (14)يُنظر أصل الكتاب باللغة الإنجليزية:
- (15)Hassan Ahmed Ibrahim, Sayyid Abd Al-Rahman al-Mahdi: A Study of Neo-Mahdism in the Sudan, 18891956-, Leiden. Boston: Brill, 2004.
- (16)نشر حسن أحمد إبراهيم كتاباً آخر بعنوان: الإمام عبد الرحمن المهدى،

دراسة حول المهدية الجديدة ودور الإمام عبد الرحمن المهدي في الحركة الوطنية السُّودان، 1898م، أمدرمان جامعة الأحفاد، 1998م. (17) جعفر محمد علي بخيت، «السُّلطة وتنازع الولاء في السُّودان»، في: أحمد إبراهيم أبوشوك، السودان: السلطة والتراث: الجزء الأول، أمدرمان مركز عبد الكريم ميرغني، 2008م، 16-19.